## ॥ श्रीरस्तु ॥

# बडवानलः।

( भट्टबलभद्रशर्मरचितसिद्धान्तसिद्धापगाखण्डनरूप: ।)

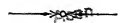


श्रीमत्प्रतिवादि भयङ्करार्यसिंहासनाधीश्वरैः

श्रीकाश्चीनगरनिवासिभिः

श्रीमद्—अनन्ताचार्यस्वामिभिः

विरचितः।



#### तस्यायं प्रथमो भागः

मोहमय्यां निर्णयसागर मुद्रणालपेऽङ्कायित्वा प्रकाशितः ।

मोहमर्या ।

१९१५.

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya-sagar Press, 23, Kolbhat Lane, Bombay, and Published by Prativadi-Bhayankaram, Anantacharya, Little Conjeevaram, (Chingleput).

### श्रीरस्तु ।

श्रीहयग्रीवाय नमः ।

श्रीमते विश्वक्सेनाय नमः ।

# भूमिका।

अतीतसाधारणवःसरतुलामासपिड्वंश (11-11-10) दिवसप्रकाशि-तायां मञ्जमाषिण्यां "शुद्धाद्वेतमतं वल्लभमतं वा" इति शीर्षशादधः कोऽपि लेखो वल्लभमतीयाविक्वतत्रक्षपरिणामवादिवचारपरः प्रकाशितो-स्माभिः । एतादशास्तत्तन्मतसिद्धान्तानुशीलनपरा लेखास्तदातदा मञ्ज-भाषिण्यामवर्तार्यन्तेऽस्माभिविदुषां मनोविनोदायेति स्फुटं मञ्जभाषिणी-वाचकानाम् । तद्वपीयेष्येव पूर्वापराङ्केषु देताँद्वतिविशिष्टाँदत-सम्प्रदायिनां तांस्तान्यादानिधिक्वत्य लेखाः प्रकाशिता द्रष्टुं शक्यन्ते । एतादशानां लेखानां प्रकाशनं नाम्यसूयया नवेष्यया क्रियते, अपित्र-विदुषां मनोविनोदाय विद्यार्थिनां बुद्धिवेशद्याय च-इति विवेचकानों सुखावगमम् । तमपि लेखमत्राप्रे कात्स्न्येन लेखिष्यामः, यदीयशै-लीद्शिनेनायमर्थः स्पष्टो भविष्यति विदुपाम् । तस्य खल्ल लेखस्यान्ते "समाधानमस्या निचरात्केनापि वल्लभमतानुयायिना पण्डितेन प्रक-शितं द्रष्टुमिन्लामः" इत्यपि लिखितं वर्तते ।

तस्यैतस्य लेखस्य खण्डने प्रवृत्तः श्रीमान् बल्भद्रशर्मा नाम कोऽपि वल्लभमतानुयायी सिद्धान्तसिद्धापगां नाम कमपि प्रवन्धं बहूनां साहाय्येन जग्रन्थ, सहभूमिकया प्राचीकशच्चैनम् । सिद्धापगेयं कं पुनर्नेष्यति सहप्रवाहेण सागरमित्येकदा ग्रन्थमेनमालोकयन्तश्च वयं नृतमदसीयं पाण्डित्याभिमानमेवेति निरचैष्म । अस्मदीयस्य लेखस्य भावमजाननेवायं खण्डनाभिनये प्रवृत्तो विदुषां हास्यास्पदतामे-वात्मानमनेपीदित्युरारत्र व्यक्तीभविष्यति ।

इदं पुनरस्माकं मनसः खेदाय भवति, यद्भावमजाननेवायं दोषा-नुद्भावयतीति । विदुषां खछ वर्तमानदोषाविष्करणेन न तथा खिद्यते चेतः, यथा खल्वसतो दोषस्योद्भावनेन । यथाह रघुनाधिशरोमणिः—

## "दूष्यं वचो मम पुनर्निपुणं विभाव्य भावाववोधविहितो न दुनोति दोषः।"

इति । अनिवकारप्रवेशश्वायमस्य महाशयस्य, यतोऽयं खयमेव कविः काव्यरत्नाकरश्चेत्युपाधिशब्दं प्रकाशयति । प्रसिद्धश्चायं श्लोकः प्राचाम्—

# "शास्त्रेण हीनाः कवयो भवन्ति कवित्वहीनाश्र पुराणभट्टाः।"

इति । अयमर्थश्चाप्रे व्यक्तीभविष्यति । वयं पुनरदसीयायाः सिद्धाप-पायाः संशोषणाय बडवानलमेनं समुद्भावयन्तो विदुषां पुरतोऽदसीय-पाण्डित्यसर्वस्वं प्रकाशिष्यामः केवलं नत्वयमिव शापाक्षरैः पूरियष्यामो निवन्यम् । तदिह विवेचका विद्वांसः सत्पुरुषोचितेन स्वभावेन गुणप्र-हणपरा भवन्विति प्रार्थयामः ।

मञ्जमापिण्याः साधारणसंवत्सरतुलामासपिंड्वंशदिवसीयेऽङ्के प्रका-शितो लेख इत्थम्—

#### " गुद्राद्वेतमतं वल्लममतं वा।"

अस्ति शुद्धाद्वेतमतं नाम किमपीदानीमुत्तरभारते प्रचलितम् । इदमेव वह प-मतमित्यप्युच्यते । तन्मतानुयायिनामयं सिद्धान्तः—यद्वद्धोवेदं सर्वे परिदृश्ये-मानं जगत्, सर्वञ्चं सिच्दानन्दरूपं ब्रह्मेव रमणार्थं जगद्रूपेण परिणमतीति ।

त्रह्मणो जगद्रूपेण परिणामे विकारित्वं स्यादित्याशङ्क्य, परिणामित्वेनाऽविका-रित्वेन च श्रुतौ व्यपदेशात्परिणामित्वेप्यविकारं ब्रह्मेति ते प्राहुः। यथा सर्पः सरलः कुण्डलाकारश्च भवन्नप्यविकृतः, यथा वा सुवर्णं कटककुण्डलाद्याकारं भव-दपि न विकृतंः तथा त्रह्म जगदाकारं भवद्प्यविकृतिसिति दृष्टान्तद्वयप्रदर्शनेन तमिममर्थं साधयन्ति । यथा कामधेनुकल्पहमादिभ्यो नानारूपाः पदार्था उत्प-द्यमाना अपि न कामन्नेन्वादीनां विकृततां सम्पादयन्ति तथा ब्रह्मणोऽपि नाना-कारं जगदिद्मुतपद्यमानमपि न ब्रह्मणो विकारमावहति, इति च वर्णयन्ति । "उ-भयव्यपदेशास्विहिकुण्डलवत् " इति सूत्रं चैतदर्थप्रतिपादकं मन्यन्ते । अत्रेदं वक्तव्यम् । यद्यपि सर्वेज्ञं सर्वशक्तं ब्रह्म जगद्र्षेण परिणमतीति युक्तम्, " बहु स्यां प्रजायेये"ति त्रह्मण एव जगद्र्युण वहुभवनसङ्कल्पश्रवणात्, "यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्व मृण्मयं विज्ञातं स्याद्वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्।" इत्यादिना एकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानप्रतिज्ञानोपपादनप्रकरणे मृद्धटादिदृष्टान्तप्रदर्शनाचः, तथापि ब्रह्मणो जगद्रूपेण परिणामाङ्गीकारेऽपि विकारित्वं यथा नापदेत तथा परिणाम उपपा-द्नीयः, न तु लोकदृष्टप्रिक्याविरुदं विरुद्धधर्माश्रयत्वं त्रह्मणोऽङ्गीकर्तव्यम् । श्रुतेः प्रत्यक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वेऽङ्गीकियमाणे सत्युन्मत्तप्रलपितत्वापत्तेः। यथा च ब्रह्मणो जगद्रूपेण परिणामाङ्गीकारेऽपि न विकृतत्वापत्तिस्तथा नामोपपादितं विशिष्टाद्वेतसिद्धान्तिभिः । चिद्चिद्विशिष्टमीश्वरस्तर्यं त्रह्मशब्दार्थसेषुगमः । " चिद्चिदीश्वरसमुदायरूपे ब्रह्मशब्दार्थे विशेष्यभूतेश्वरस्वरूपे साक्षात्परिणार्नो नास्ति, विशेषणभूताचिदंशे परिणामो भवति सच परम्परया ब्रह्मनिष्टः । सद्वार-कमपि परिणामित्वं मुख्यमेव । प्रोक्षणावहननादेत्रीहिद्वारा यज्ञशेषत्ववत् । एवंच सति ब्रह्मणो जगद्रूपेण परिणामप्रतिपादिकाः श्रुतयो विशेषणांशमनदाय सद्वारकपरिणामपरतयोपपद्यन्ते, अविकारश्रुतयुश्च त्रह्मस्करपात्मकविशेष्यांश-मादाय तत्र साक्षाद्विकाराभावप्रतिपादनपरतयोपपद्यन्ते" इति हि तेषां प्रक्रिया। व्रह्मस्करूपस्य साक्षात्परिणाममङ्गीकुर्वन्तो वाह्रभास्तु परिणामोऽविकृतत्वं चेत्यु-भयं ब्रह्मणः श्रुतिप्रतिपाद्यमिति तदुभयमपि तत्राङ्गीकुर्वन्तस्तयोर्विरुद्धयोरेकत्र समावेशं ब्रह्मणो वैभवरूपमलङ्कारं मन्यन्ते । यथा खल्वद्वैतिनोऽनुपपन्नतैक-वैपाया अविद्याया अनुपपन्नतामलङ्कारं मन्यन्ते । अद्वैतिनां पक्षे च ब्रह्मणो नैवं विरुद्धधर्माश्रयत्वप्रसक्तिरस्ति, ब्रह्मणो जगदुपादानतामङ्गीकुर्वद्भिरपि

तैविवतींपादानताया एवाङ्गीकारात् । द्वेतिनां पक्षे तु ब्रह्मणो जर्गदुपादानताया एवामावाद्विकारित्वप्रसङ्ग एव न भवति । वाह्रभानामेव पक्षेऽयं दोषः प्रसज्यते, यद्वमणि परिणामित्वाविकारित्वयोविरुद्धधमेयोः सामानाधिकरण्यं नाम । न खतु लोके साक्षात्परिणमन्नविकृतः कोपि पदार्थो दृष्टः । दृश्यते च परिणमतां विकारित्वं लोके । तत्—उभयमिदं परिणामित्वमविकारित्वं चेति परस्परविरुद्ध-तया लोके दृष्टं ब्रह्मणि परं कथं सामानाधिकरण्यं भजेत्।

सर्पदृष्टान्तश्च विषमः, सर्पस्य सरलत्वं कुण्डलत्वं च सन्निवेशविशेषमात्रमेव, न तत्र परिणामः । न खलु कोपि सर्पं कुण्डलितं पर्यन्सर्पः कुण्डलत्या परिण-मर्ताति व्यवहरति । ऋज्वाकारकुण्डलाकारयोश्च कालभेदेनैकत्र सम्भवाद्विरोधो-ऽपि नास्ति । ब्रह्मणश्च परिणामोऽक्वीकियते तः, न सन्निवेशविशेषमात्रं जगद्र-ह्मणः । परिणामाविकृतत्वयोश्च परस्परविरोधः पूर्वमुपपादितः ।

मुवर्णदृष्टान्तश्वासङ्गतः, सुवर्णस्य कटककुण्डलाद्यात्मना परिणामं भजतो विकारस्थेवाङ्गीकारात्। "यथा सोभ्येकेन लोहमणिना सर्व लोहमयं विकातं स्याद्वाचारम्भणं विकारो नामधेयं लोहमित्येव सत्यम्" इति छान्दोग्ये कटककुण्डलादीनां लोहविकारत्वश्रवणाद्रह्मणोऽविकृतपरिणामांशे तस्य दृष्टान्तत्वासम्भवात्।

कल्पहम-कामधेन्वादीनामि न प्रकृते दृष्टान्तत्वसम्भवः, कल्पहमचिन्ताम
प्याद्विभ्यो भ्विचित्रतरपदार्थोत्पत्त्यङ्गीकारेऽपि कल्पहमादिपरिणामाङ्गीकारस्यानावश्यकत्वात, तेषां निमित्तमात्रतायास्तत्त्पदार्थानां तत्तदुपादानद्रव्यपरिणा
मजन्यतायाश्वाङ्गीकारसम्भवात् । क्रचिदुत्पादकद्रव्यपरिणामजन्यत्वाङ्गीकारेऽपि

वा कृत्रनद्रव्यस्य विकारादर्शनेप्येकदेशविकाराङ्गीकारसम्भवाच । गोमयादिभ्यो

विज्ञत्तीयवृश्विकाद्युत्पत्तिमङ्गीकुर्वन्तोऽपि गोमयेकदेशपरिणामजन्यत्वं तदंश
मात्रस्य विकारं चाङ्गीकुर्वन्त्येव । तत् कल्पहमादीनामिप न दृष्टान्तता ।

" उमयव्यपदेशा"दिखादिसूत्रं च ब्रह्मणो न विरुद्धधर्मवत्त्वाङ्गीकारे

प्रमाणम्, तस्य पूर्वपक्षसूत्रतया तत्प्रतिपाद्यस्य सिद्धान्तरूपत्वाभावात् ।

" उमयव्यपदेशाः विद्युत्वस्तुत्वया तत्प्रतिपाद्यस्य सिद्धान्तरूपत्वाभावात् ।

" उमयव्यपदेशान्तिकुण्डलवत्" इति सूत्रेण शह्मणा सहाचिद्वस्तूनां तादात्म्य-भेदयोरमयोर्व्यपदेशादिहेकुण्डलन्यायेनाचिद्वस्तूनि ब्रह्मण्यणिति

पूर्वपक्षयित्वा, " पूर्ववद्या" इति सूत्रेणाचिद्वस्तुनो जीववदेव ब्रह्मपदार्थैकदे
यरूपतं सिद्धान्ततम् ।

यदि त्रह्मणः परस्परं विरुद्धधर्माश्रयत्वसुपपचते, ति हे भेदाभेदपक्षवादिना किमपराद्मम् शुत्युक्तत्वाद्रद्वाणो विरुद्धधर्माश्रयत्वमङ्गीकुमं इति वदतां च कोऽभिप्रायः
स्यात् । चल्ल यस्यकस्यिच दुक्तिमात्रेण परस्परासमानाधिकरणयोरेकाधिकरणवृत्तित्वं सम्भवितुमहिति । तथात्वे च सति यस्यकस्याप्युक्तया हृदस्य विक्वि—तदभावाश्रयत्वमिष स्यात् । बृक्षे वर्तमानयोः संयोगतदभावयोविरोधशमनायावच्छेदक्षभेदकत्यनं तार्विकाणामसङ्गतं स्यात् । श्रुतेरेवायं सर्वेतरिवरुक्षणो महिमेति
चेत् । कृतं मीमांसाशास्त्रेण, सर्वत्रापि श्रुतिवैभवेन विरोधशमनसम्भवेन विचारशास्त्रस्यवानधंक्यात् । प्रत्यक्षविरुद्धस्य श्रुतिप्रतिपाद्यस्याधस्यादुष्टत्वे यूपादित्येक्यप्रतिपादकशास्त्रस्यापि यथाश्रुताधंकत्वाङ्गीकारे दोपाभावाद्गत्व-तरकत्यनं च
व्यर्थ स्यात् । तस्माद्रद्यण्यपि प्रत्यक्षविरुद्धं विरुद्धभेद्वयाधिकरणत्वं न श्रुतिः
प्रतिपादियतुमरुम् । तत्कथं नाम वाह्रभानां पद्धे त्रह्मणः परिणामित्वाविकारित्वे
उपपद्येताम् । इति महतीयं शङ्का समुदेति । समाधानमस्या निचरात्केनापि
वह्रभमतानुयायिना पण्डितेन प्रकाशितं द्रष्टुमिच्छामः ॥" इति ।

#### समाप्तेयं भूमिका।

|  | 4 |   | • |  |
|--|---|---|---|--|
|  |   | • |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |
|  |   |   |   |  |

# भूमिकासमीक्षणम्।

सिद्धान्तसिद्धापगायामादौ भूमिका काचित्पञ्चपृष्टपरिमिता प्रन्थ-कृता संयोजिता वर्तते । सा खल्च प्रन्थकर्तुः स्वभावमवगमयित स्फुटम्, तामधिकृत्य किमपि लिखामः ।

#### तत्र यत्तावदुक्तम्—

"अस्ति किल दक्षिणापथे विपश्चिदपश्चिमंमन्यः कोऽप्यनन्ताचार्यनामा रामानुजो यः कार्ज्ञामधिवसन्मञ्जभाषिणीं नाम सौप्ताहिकीं संस्कृतसंवादपत्रिकां प्रकाशमुपनयति । तत एव च सुदुर्लभसीभाग्यभाजनमिति, निरवधिधिषणाव-धीरितविवुधोपाध्याय इति, वाष्ययमहाम्भोनिधिस्वरविहारसाहसिक इति, सर्वा-तिशायिसमुच्छ्रयोन्मिषदशेषोत्कर्ष इति, सुधासूतिरिव लोकोत्सवोदयश्चण्ड-मरीचिरिव दुष्प्रधर्षप्रतापः पारावार इव दुस्तरतमो हंस इव च विदितविवेक-वेदम्ध्य इति चाभिमन्यते य आत्मानम्।" इति ।

तिदं "अश्कास्तत्पदं गन्तुं ततो निन्दां प्रकुर्वते।" इति न्यायं स्मारयित। मञ्जभाषिणीं नाम साप्ताहिकीं संवादपत्रिकां प्रकाशयामो वयमित्येतन्नास्माकं दूषणाय, अपितु भूषणायेव भविष्यित। यत्तु तथातथा वयमिमनन्यामह इति, तदस्य परहृदयज्ञतामन्यादृशीं सूचयित। कथिमदम्यातं महाशयेनानेनेति तु प्रष्टुमिन्छामो वयम्। अस्मदीयलेखानुवाचनमात्रेणेतादृशोऽस्मदीयाभिमानोऽनेनाम्यूद्दितश्चेत्काममयं दुरूहः स्यात्।
नचैतावता सर्व एव तल्लेखवाचका एवमम्यूहेरिकिति च वयं मन्यामहे।
यत्तु महाशयेनानेनास्मदृषणप्रवृत्तेन शापाक्षराणि केवलं प्रयुज्जता महानायासोऽङ्गीकृतः, सोयं प्रतिध्वनिमप्यनुत्पादयन्नूनं मोवतामुपगत इति
ज्ञास्यन्ति पण्डिताः। स्वाधीनायामपि लेखनसामग्र्यामुपस्थितेष्वपि
तादृशेषु शब्देषु न वयं तथाविधे कर्मणि प्रवर्तामहे।

महता विस्तरेण त्वस्य काञ्चीगमनं, तत्र स्वागतानन्ष्टानं, अन्य-चान्यच विलिखन् भूमिकायां महाशयः श्रीदेवराजदिव्यालये संमिलितैः पण्डितवर्यः कृतानां प्रश्नानां "द्वा सुपर्णा सयुजा सखायौ" इत्या-दिश्रुत्यर्थानुयोगस्य च पश्चाच्छब्देन स्वकृतप्रत्युत्तरणस्य लेखनं परं किमिति विस्मृतवानिति तु प्रष्टव्यं भवति ।

अन्ततश्च भूमिकयानया महाशयेनानेनात्मा छघुतामेव प्रापितो न पुनगौरविमिति सूचयन्तो विरमामोऽस्याः समीक्षणात् ।

समाप्तं चेदं भूमिकासमीक्षणम्।

श्रीहयग्रीवाय नमः । श्रीमते विष्वक्सेनाय नमः। श्रीमते रामानुजाय नमः।

# बडवानलः।

तसे तुरङ्गममुखाय नमोस्तु धाम्न कस्मैचन स्फटिकशैलसमप्रभाय। हेपारवो भवति वेदमयो यदीयो वाग्देवताप्रभृतयोऽपि च यद्विभूतिः॥ करिशिखरिशिखरधाम्ने प्रणतार्तिनिवर्तनात्तदीक्षाय । अर्थिजनकल्पतरवे नमसां शतमस्तु देवराजाय ॥ गुरवे करवे नमांसि भूयां-स्यथ रामानुजयोगिने च तस्मै । अवतीर्य यदात्मना हि शेषो व्यतनोच्छेषमशेषमेव विष्णोः॥ श्रीरामानुजयोगिसौम्यवरम्रन्याज्ञाप्तसिंहासनै-श्वर्यश्रीप्रतिवादिभीकरगुरोः सिंहासने संस्थितः। मदृश्रीबलमद्रशर्मबहुलायासोत्थसिद्धापगा-शोषार्थं बडवानलं रचयति श्रीमाननन्तो गुरुः॥

तत्र यदुक्तं सिद्धापगायाम्---

"तत्र ब्रूमः, अहोनु खलु भोः प्रलक्षपक्षपातिता पण्डितपारीन्द्रस्य भवतो, यदुत सर्वप्रमाणमौलिमालतीमालां श्रुतिमपि प्रत्यक्षप्रमाणातीतमर्थमुपपादयन्तीं नाम्युत्सहते सोढुम् । प्रत्युताऽऽपत्तिप्रदर्शनापदेशेन प्रमत्तानेव तामेतां व्यपदि-शति।तदेष सुदुर्नीरसो भवतः खोक्तिभङ्गयेकगम्यो वेदस्याप्रामाण्यवादः" इति।

तदेतद्भन्यकृतो भान्तिमावेदयति । न खल्वस्माभिः प्रसक्षातीतमर्थं न प्रतिपादयति शास्त्रमित्युक्तं कुत्रापि, येन शास्त्रस्य प्रसक्षातीतार्थप्र-तिपादकत्वमस्मदसंमतं ज्ञायेत । किंतु प्रसक्षाविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वमात्र-मुक्तमस्माभिः । नचाविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वमतीतार्थाप्रतिपादकत्वं चैकम् । अतीतत्वं द्यत्र तद्बोध्यत्वं—तज्जन्यबोधाविषयत्वरूपम् । नचेदमुभयं समनियतं वा, चक्षुर्जन्यबोधाविषयस्पर्शादिरूपार्थप्रतिपादके-श्रीतं जलं—इसादिशब्दे तदविरुद्धार्थप्रतिपादकतासत्त्वात् । नच तदती-तार्थप्रतिपादकत्वं तदविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वेन विरुध्यते, येन प्रसक्षावि-रुद्धार्थप्रतिपादकत्वक्यनमात्रेण तदतीतार्थप्रतिपादकत्वाभावकथनं सि-द्योदिप्

आपत्तिप्रदर्शनं च न स्वाभिप्रेतार्थप्रदर्शनरूपम् । आपत्तिर्हि पर-मते क्रियते—प्रत्यक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वाङ्गीकारे परमते वेदस्य प्रम-चप्रविरोपतत्वापत्तिरिति । नच तावता स्वमते वेदस्याप्रामाण्यं प्रसज्येत । अविरोधसंपादनेन प्रामाण्यं हि वैदिकैः स्थापनीयं, तच्चास्मदीयैः स्था-पितमेव । यद्यत्र घटः स्यात्तर्ध्युपलम्येतेस्यापादयतो हि न भूतले घटव-त्ताचिश्रयः किंतु तदभावनिश्रय एव, भूतले घटामाववत्तानिश्रयवानेव घटसद्भावं साधयन्तं परं प्रति यद्यत्र घटः स्यात्तर्धुपलम्येतेस्यापत्तिं प्रदर्शयति । तर्कस्य विपर्यये तत्कोटिपर्यवसायित्वं च शास्त्रवित्संमतम् ।

प्रत्यक्षप्रमाणातीतत्वं च प्रत्यक्षजन्यबोधाविषयत्वम् । तच्च— स्वजन्यबोधविषयत्वसंबन्धाविष्ठिन्नप्रत्यक्षत्वाविष्ठिनप्रतियोगिताकाभाव-वत्त्वरूपं वा, विषयतासंबन्धाविष्ठिनप्रत्यक्षत्वाविष्ठिनाभाववत्त्वरूपं वा। अत्र द्वितीयपक्षे ब्रह्मणः स्वीयसर्वविषयकसाक्षात्कारिवषयतां मुक्तानां भगवत्संकल्पप्रयोज्यसर्वविपयकसाक्षात्कारविषयतां चादाय दोषवारणाय प्रत्यक्षे इन्द्रियजन्यत्वं विशेषणं देयम् । तत्रापि विहिरिन्द्रियजन्यत्वमेवः निवेद्यं, तेन योगिनां योगवलजन्यं मनोमात्रकरणकं प्रत्यक्षमादाय न दोष:।इदं च ब्रह्मणो मुक्तानां च साक्षाःकारेषु प्रसक्षःवमन्युपेत्योक्तम्। यदि च त्रहाणो मुक्तानां च साक्षात्कारेषु प्रसक्षत्वमेव नास्ति, अक्षं प्रति=प्रसक्षमिति व्युत्पत्त्या प्रसक्षशब्दयोगलम्यार्थस्य तत्राभावात्, इन्द्रियार्थसन्निकर्पजन्यं ज्ञानं प्रसक्षभिति नैयायिकाद्यभिमतप्रसक्षिटक्ष-णानाक्रान्तत्वाचेति विभाव्यते; तदापि योगजप्रत्यक्षविषयतामादाय दोषवारणाय तनिवेशनीयमेव । ब्रह्मणो मुक्तांनां च ज्ञानेष्विन्दियोपयो-गाभावस्य प्रमाणबलादङ्गीकारसंभवेऽपि योगिनां ज्ञानेष्वन्ततो मन-इन्द्रियोपयोगस्य वाङ्गीकार्यत्वात्, प्रसक्षशब्दघटकीभूताक्षशब्दस्ये-न्द्रियमात्रपरत्वात् । वस्तुतस्तु प्रत्यक्षत्वसाक्षात्कारत्वादीनां विषयतावि-शेषरूपत्वात्, तस्य च ''अदृष्टो दृष्टा'' ''पश्यत्यचक्षुः'' ''सदा पत्रयन्ति" "सर्व ह पत्रयः पत्रयति" इत्यादिप्रमाणानुरोधेन भगवतः सर्वविषयकसाक्षात्कारे नित्यमुक्तानां साक्षात्कारेषु चावस्यकतया तदि-षयतामादायापि दोषवारणं तत्प्रयोजनं वोध्यम् । नित्यमुक्तादीनामप्य-प्राकृतेन्द्रियाङ्गीकारपक्षे च प्रत्यक्षे कर्मप्रयोज्यत्वमेव निवेशनीयम्, अस्मदादिप्रसक्षस्य परम्परया कर्मप्रयोज्यत्वान्नित्यमुक्तादीनां कर्मतं-बन्धरहितत्वेन तत्प्रसक्षस्य तदप्रयोज्यत्यचोपपत्तिः ।

तस्मात्प्रत्यक्षविरुद्धार्थाप्रतिपादकत्वं वेदस्य कथयतामस्माकं पक्षेः तस्य प्रत्यक्षातीतार्थाप्रतिपादकत्वं वाऽप्रामाण्यं वा नैवापद्यत इति सिद्धम्।

यदुक्तम्—"नच श्रुतेस्तद्विरुद्धल्विरुद्धत्वाभ्यां प्रामाण्याप्रामाण्यव्यव-स्थितिं कुत्राप्युपलभामहे ।" इति । तत्, कस्यचिज्ञन्मान्यस्य गहनगिरिगुहासु वसतः सूर्यीभावव्याहा-रवदुपहास्यं; महर्षिणा जैमिनिना भाष्यकृदादिभिश्च वेदस्यापाततः प्रत्यक्षिवरोधेनाप्रामाण्यमाशङ्कय तदिवरोधसंपादनेन प्रामाण्यस्य पूर्वमी-मांसायां समर्थितत्वात् । यदि प्रमाणान्तरिवरोधादिभिर्वेदस्याप्रामाण्यमेव नाशङ्कनीयं, यथाश्रुतशब्दलम्यार्थ एव सर्वत्र यथायथमङ्गीकर्तव्यः, कृतं तिह मीमांसाशास्त्रेण कृत्स्तेन ! "अङ्गानि वेदाश्रेत्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः।" इत्यादिना मीमांसान्यायविस्तरयोर्विद्या-स्थानतया परिगणियता महर्षिश्चोपहास्यकोटावन्तर्भाव्येत ।

पूर्वमीमांसायां प्रथमाध्याये द्वितीयपादे अर्थवादप्रामाण्याधिकरणे श्रुतेः प्रसक्षविरोधेनाप्रामाण्यमाशङ्कय समाहितं जैमिनिना ।

#### "शास्त्रदृष्टविरोधाच ।"

"आम्नायस्य कियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थानां तसादिनित्य-मुच्यते ।" इति प्रथमेन सूत्रेण सामान्यतोऽर्थवादानां धर्मे प्रामा-प्यासंभव उक्तः । अथ विशेषतश्च तदसंभवमुपपादियतुं प्रवृत्तोऽस्-त्रयत्—"शास्त्रदृष्टितरोधाच्च" इति । शास्त्रविरोधात्, दृष्टविरो- चात्, शास्त्रदृष्टविरोघाचार्थवादविशेषाणां स्वार्धे प्रामाण्यं न संभवतीति तद्थः ।

"स्तनं मनः" "अनृतवादिनी वाक्" इत्यादि श्र्यते । एषां वाक्यानां यदिभूतार्थानुत्रादित्वमात्रमङ्गीत्रियेत, तदा—"आम्नागस्य क्रियार्थत्वादानर्थक्यमतद्र्थानाम्"—इति प्रवंसूत्रोक्तमित्रयार्थ-त्वादप्रामाण्यमापद्येत । अय तत्परिहारार्थं यथाक्यंचिद्विपरिणामादि-भिविधो कल्यमाने—अयमर्थः समापद्यते—स्तेनं कर्तव्यं, मृषोद्यं कर्तव्यं, इति; तच शास्त्रविरुद्धम्, "नचोर्यत्," "नानृतं वदेत्" इति तयोनिषधात् । अतः शास्त्रविरोधादप्रमाणान्येवंजातीयकानि वाक्यानि, इति पूर्वपक्षः ।

"तम्पाद्म स्वाभिदिवा दृष्टशे नार्चिः" "तसाद् चिरेवाग्ने-निक्तं दृदशे न धूमः" इति श्रृयते । अत्र च दिवा धूममात्रस्य दर्शनं रात्रावर्चिष एव दर्शनं प्रतिपाद्यते, दिवार्चिपोऽदर्शनं रात्रौ धूमस्यादर्शनं चोच्यते, दृश्यते च धूमोचिश्चेति दृयमपि दिवारात्रौ च, अतः प्रसक्षविरुद्धमिदम्, तन्न प्रमाणं स्वार्थे, इत्यपरः पूर्वपक्षः

"न चैतद्विद्यो वयं त्राह्मणा वा सः—अत्राह्मणा वा" इति श्रूयते । त्राह्मणत्वात्राह्मणत्वसंशयकथनेन त्राह्मणत्वानिश्चयप्रतिपादक- मिदं वचनम् । गृह्यते च दर्शनस्मरणपारम्पर्यानुगृहीतेन प्रत्यक्षेण त्राह्मणत्वम् । न खलु लोके कोऽपि स्वगतं त्राह्मणत्वं सन्दिहानो दृष्टः । तस्मात्प्रत्यक्षविरुद्धत्वादियं श्रुतिरप्रमाणम्, इत्यन्यः पूर्वपक्षः ।

"को हि तद्वेद यदमुष्मिन् लोकेऽस्ति वा न वा" इति श्रृयते । स्वर्गसंशयपरिमदं वाक्यम् । एतच "स्वर्गकामो यजेत"

इत्यादिशास्त्रदृष्टविरुद्धम्, तत्र हि स्वर्गपदेन स्वर्गसद्भावो श्रायते, तत्— इयं श्रुतिरप्रमाणम्, इतीतरः पूर्वपक्षः।

अत्र दृष्टितरोधोपपादनपरं शावरित्थम्—''अथ दृष्टिवरोधः— 'तसाद्भम एवाग्नेदिवा दृद्दशे नार्चिः । तसादि चिरेवाग्नेनकं दृदशे न धूमः' इति । 'असाछोकादुत्क्रम्याग्निरादित्यं गतः, रात्रावादित्यस्तम्' इत्येतदुपपादियतुमिदम् । उभयमि दृष्ट-विरुद्धमुच्यते । तसान्नेषावधारणा सिद्धातीति । अपरो दृष्ट-विरोधः—'न चैतद्विद्भो वयं ब्राह्मणा वा सः—अब्राह्मणा वा' इति । अक्रियार्थत्वादनर्थकम् । अथायमर्थः—नैवैतज्ज्ञायते कि वा ब्रह्मणार्थः— मप्रमाणम् ।—"इति ।

अत्र वार्तिकम्—"रात्रिदिवं धूमार्चिषोरिष दर्शनाद्ध्म एवा-चिरवेति चैतद्वयमिष प्रत्यक्षविरोधादवधारणं न संभवति । अथवा—यदनेन प्रतिपाद्यते 'दिवाप्रिरादित्यमनुप्रविश्चति सत्रावादित्यस्तम्' इति, तद्वधारणं नोपपद्यते, पूर्वोक्तस्य द्वप्रतिपादनाय । तत्रशाप्रिसूर्ययोर्नक्तंदिवं व्यवस्थितज्योति द्वप्रतिपादनस्य स्तुतिरप्यसत्यत्वान्नावकल्पत इत्येषा वानवधा-रणां। अथवा—'सूर्यो ज्योति'रिति प्रात्रयं मन्नः 'अग्निज्यों-ति'रित्येष सायम्,—इत्येषा मन्त्रयोरवधारणा न सिद्धति । अथवा—समस्तो वेदः प्रमाणमित्येषावधारणा न सिद्धति । इत्यभिप्रायः । शास्त्रविरोधो दृष्टिवरोधद्वयं दुनः शास्त्रदृष्टिवरोध इति यत्सद्दशन्यायानि सन्ति क्रमभेदेन चोद्यन्ते, तत्परिहारस्र-त्रक्रमभेदानुरोधेन । 'न चैतद्विश्व' इत्यार्षेयवरणशेषोऽभिमतः । सचायं क्रियातत्सम्बन्ध्यनभिधानात्तद्विषयत्वेनात्रमाणम् । निह त्राह्मणत्वाज्ञानसन्देहविपर्ययाः केनचिदंशेन कर्मण्युप-युज्यन्ते । नच प्रत्यक्षविरुद्धा स्तुतिः सम्भवति । नच खत-त्रत्राह्मणत्त्राज्ञानप्रतिपाद्नेन प्रामाण्यम् । कथं पुनरयं दृष्टवि-रोधो, यदा समानाकारेषु पिण्डेषु ब्राह्मणत्वादिविभागः शास्त्रेणैव निश्रीयते? नायं शास्त्रविषयो, लोकप्रसिद्धत्वात्, वृक्षत्वादिवत् । कथं पुनरिदं लोकस प्रसिद्धम् ? प्रत्यक्षेणेति त्र्मः । कसात्पुनर्मातापितुः सम्बन्धानभिज्ञाश्रक्षुःसन्निकृष्टेषु मनुष्येष्वनाख्यातं न प्रतिपद्यन्ते ? शक्त्यभावात् । यथा--वृक्षत्वं प्रागभिधानव्युत्पत्तेः। नैतत्तुल्यम्, वृक्षत्वं प्रागभि-धायकव्यापाराजात्यन्तरव्यवच्छिन्नं खव्यक्तिष्वनुगतं शाखा-दिमदूपेण दश्यते, नतु ब्राह्मणत्वम्; अपिच व्युत्पन्नशब्दोऽपि निमित्तान्तरादृते नैव प्रतिपद्यते; न चोपवीताध्ययनादि-निमित्तम्, वर्णत्रयसाधारणत्वात्ः अध्यापनाद्यपि भिन्ना-चारक्षत्रियवैश्यप्रतियोगित्हाद्यान्दिग्धम्; सर्वं च दुष्टशूः द्रेषु सम्भाव्यमानत्वादनिश्चितम्; यस्त्वविचारितसिद्धमेव प्र-तिपद्येत, स शुक्तिकामपि रजतं मन्यमानः कीणीयात् । नैष दोषः—कचिद्धि काचिजातिग्रहणे इतिहर्क्वव्यता भवतीति वर्णितमेतत्,तेन यशैदाहोद्देतदित्धादेदत्रधाद्वद्वाद्वद्वादिश्बद्धादिश्बद्धारण-व्यक्तिमहत्त्वसन्निकर्षाकारविशेषादयोऽन्यजातिग्रहणे कारणं तथैंवात्रोत्पादकजातिसरणम् । अयं चोत्पाद्योत्पादकसम्बन्धो मातुरेव प्रत्यक्षः, अन्येषां त्वनुमानाप्तोषदेशाद्यवगतः कारणं भवति । न चावश्यं प्रत्यक्षावगतमेव प्रत्यक्षनिमित्तं भवति, चक्षु- रादेरनवगतस्थापि निमित्तत्वदर्शनात्। आन्तराहिकस्मृतिच्यव-हितमपि चेन्द्रियसम्बन्धानुसारि प्रत्यक्षमित्येतत्साधितम्। नच यत्सहसा सर्वसः प्रत्यक्षं न भवति तन्निपुणतोऽपि पश्यतां न प्रत्यक्षमित्येतदप्युक्तमेव । स्थपराधात्तु दुर्ज्ञानोयं सम्बन्ध इति खयमेव वक्ष्यति । नच तावन्मात्रेण प्रत्यक्षता हीयते । नहि यदिरिशृङ्गमारु गृह्यते तदप्रत्यक्षम्। नच स्त्रीणां कचिद्य-भिचारदर्शनात्सर्वत्रैव कल्पना युक्ता, लोकविरुद्धानुमानास-म्भवात् । विशिष्टेन हि प्रयत्नेन महाकुलीनाः परिरक्षन्त्यात्मा-नम् । अनेनैव हेतुना राजभित्रीक्षणैश्र खिपतृपितामहादिपार-म्पर्याविसरणार्थं समूहलेख्यानि प्रवर्तितानि । तथाच प्रति-कुलं गुणदोपसरणात्तद्तुरूपाः प्रवृत्तिनिवृत्तयो दश्यन्ते । नच भर्तृव्यतिरेककृतेन वर्णसङ्करोऽपराधेन जायते। दृश्यते ह्यपराधिनी नामपि स्वभर्तृनिमित्तः प्रसवः । तद्पराधिन-मित्तस्तु तासामशुभफलोपभोगो भवेन्नत्वपत्यानां वर्ण-मङ्करः । नच नियोगतो वर्णान्तरैरेव सह प्रमादः । सवर्णेन चोत्पादितस्य नैव वर्णान्तरत्वापत्तिः। सङ्करजातानामपि च पुनरुत्कपीपकपीभ्यां सप्तमे पश्चमे वाऽन्यतखणीपत्तिः सर्यते। तत्र त्वेतावन्मात्रमागमिकं प्रत्येतव्यम्। न ह्ययं पुरुषेयत्तानियमो लौकिकप्रमाणगम्यः। तसात्सत्यपि सारूप्ये यथा केनचिन्नि-मित्तेन स्त्रीपुंस्कोकिलादिविभागज्ञानं तथैव दर्शनसरणपार-म्पर्यानुगृहीतप्रत्यक्षगम्यानि ब्राह्मणत्वादीनिः इति भवत्यज्ञा-नवचनस प्रत्यक्षविरोधः।"—इति।

धूमाचिंयोरुभयोरिप रात्रौ दिवा चेति कालद्वयेपि दर्शनादेकैकस्य

केवलमेकेकिस्मिन्काले सावधारणं दर्शनं प्रतिपादयच्छ्रीतं वाक्यमप्रमाणम्, प्रसक्षितिरोधात्, इतिः तथा ब्राह्मण्यजातेः प्रस्यक्षेण गृह्यमाण्यात्तदनि-श्रयप्रतिपादनपरं श्रोतं वाक्यं चाप्रमाणन्, प्रसक्षितरोधात्; इति च प्रसक्षितरोधेन श्रुतेरप्रामाण्याशङ्कापरिमदं स्त्रमिति भाष्यवार्तिकयोरपर्यु-दाहृतयोः स्पष्टम् । वार्तिके "कथं पुनर्यं दृष्टिवरोधः" इसादिः— "दर्शनस्मरणपारम्पर्यातुगृहीतप्रस्थगम्यानि ब्राह्मणत्वादी-नि" इसन्तो ब्राह्मणत्वादीनां प्रसक्षवेद्यत्वासम्भवाशङ्कापुरःसरं तत्स-ममवप्रतिपादनपरो ग्रन्थः ।

इयं च प्रत्यक्षविरोधेन श्रतेरप्रामाण्याशङ्का "दूरभूयस्त्वात्" "स्यपराधात्कर्तश्च पुत्रदर्शनम्।" इत्याभ्यां सूत्राभ्यां परिहता जैमि-निना। दष्टविरोधद्वयं किलाशङ्कितं पूर्वमाशङ्कापरसूत्रेण, तदुभयमप्य-नेन सूत्रद्वयेन परिह्रियते। तत्राद्यो दष्टविरोधः प्रथमं परिह्रियते—

"दूरभूयस्त्वात्" [पू० मी० अ० १ पा० २ सू० १२ |]
"गुणवादस्तु" इति पूर्वस्त्रादनुवर्तते । "तस्माद्ध्म एवामेदिवा दहशे" इत्यत्र " अभि वावादित्यः सायं प्रविश्वति
तस्मादिमिद्रान्नकं दहशे" इति पूर्वतरवाक्याद् "दूराद्"
इत्यनुवर्तते, तच दूरभूयस्वे गौणम् । नक्तमिमिद्र्राइदृशे, दिवा
चूमो दूराइदृशे इत्यन्वयः । तथा च धूम एवेति, अर्चिरेवेति चावधारणं दूरभ्यस्वप्रयुक्तम् । तद्यथा—कश्चिद्र्रात्पर्वताम्रे वर्तमानमिप
मशकमिक्षकादिकं न पश्यति पश्यति तु वृक्षादिकम्, तथा रात्रौ वर्तमानमिप धूमं न पश्यत्यैचिरेव परं पश्यति, दिवा चार्चिनं पश्यति पश्यति
च धूमम् । अतो धूम एवेत्यर्चिरेवेति चावधारणं युज्यते । अस्ति
च दूरादिति पदं पूर्वतरवाक्ये । तदनुवृत्तौ च न काष्यनुपपत्तिरर्थस्य ।

द्रेषा च गुणवाद इलस्यार्थः —गुणवादः —गुणाभिधानं स्तुतिरित्येकः। गुणादागतो वादः, गौणः शब्द इत्यर्थः। अयमपरो गुणवादः। द्वितीयो गुणवादः पूर्वमुक्तः —दूरादिलेतदूरभूयस्वे गौणमिति । अपरस्तु गुण-वादोऽयम्--अग्निज्योंतिज्योंतिः सूर्यः स्वाहेत्येव सायं होतव्यं, सुर्यो ज्योतिज्योतिरियः स्वाहेति प्रातः।" इति विहितसंसृष्ट-होममन्नस्तुतिरिति । अग्निज्योतिज्योतिरिन्नः स्वाहेति सायं जुहोति" इत्यादिमन्ननियमविधिसन्निधाने "तस्माद्भम एवाग्नेदिवा दृद्य'' इत्याद्यर्थवादः श्रृयते । इदं च "उद्यन्तं वावादित्यममि-रनुसमारोहित" इत्याद्युक्तस्य प्रातः सूर्येद्रयारोहणस्य सायमग्री सूर्यान्वारोहणस्य चोपपादनार्थं प्रवृत्तम् । इदमपि च "अग्निज्योति-ज्योंतिराप्तः स्वाहेति सायं जुहोति" इति मिश्रलिङ्गमन्निनयमवि-विसमर्थनार्थम् । तस्मात्सोऽयमर्थवाद उक्तसंसृष्टहोममब्रस्तुतिपर इति गुणवाद इति भावः । इत्यं धूमार्चिषोरुभयोर्दिवा नक्तं दर्शनात् 'भ्रम एवे' लादेः योऽयं प्रत्यक्षविरोध आशङ्कितः स दूरभूयस्वप्रयुक्तो गुणवाद इति परिहृतः।

अत्र शावरम्—"दृष्टिवरोधे उदाहरणम्—'तसाद्भम एवामेदिवा दृद्ये नाचिः, तसादिचरेवामेर्नक्तं दृद्ये न धूमः'इति,
'अग्निज्योतिज्योतिरिमः स्वाहेति सायं जुहोति। सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति प्रातः' इति मिश्रलिङ्गमत्रयोर्विधानस्थाकाङ्कितत्वाच्छेषः । उभयोर्देवतयोः संनिधाने होम इति
स्तुतेरुपपत्तिः । दूरभूयस्त्वाः धूमस्थामेश्रादर्शने गौणः
शब्दः।"—इति।

एतदर्थपरं च वार्तिकमित्थम्—"'तसाद्धूम एवे'ति 'दिवा-

शिरादित्यं गंच्छतीं' त्यस्रोपपत्तित्वेन।तदिदं किमर्थम्रच्यते ? मिश्रलिङ्गाग्निहोत्रमन्त्रस्तुत्यर्थम् ।"—इति,

"कथं तु धूमएवेत्यवधारणा १ दूरस्थेर्भूम्ना दिवा धूम एव · गृह्यते रात्रावर्चिरिति केनचिदंशेन स्तुत्यालम्बनम् ।"— इति च ।

न किंचिदत्र तिरोहितं नाम । द्वितीयप्रसक्षितरोधपरिहारपरिमद-मपरं सूत्रम्—

# "स्थपराधात्कर्तश्च पुत्रदंर्शनात्।" [पू० मी० अ० १ पा० २ सू० १३ ।]

अत्रापि 'गुणवाद' इत्यनुवर्तते । "प्रवरे प्रतियमाणे यजमानो जपित" इत्यत्र "न चेतद्विद्ध" इत्यादिः श्रृयते । अत्र "न विद्ध" इति गुणवादः, गौणोयं शब्दो दुर्ज्ञानत्वे । दुर्ज्ञेयं व्राह्मण्यमित्यर्थः । कथ-मिदमुच्यते—व्राह्मण्यं दुर्ज्ञेयमिति ? तत्राह—"ह्यपराधात्" इति । मातुर्व्यमिचारसम्भवादित्यर्थः । व्यभिचारश्च जारिणीजारयोरेव सुवि-ज्ञानो नान्येपाम्, पुत्रस्योत्पादकं वीजिनं च जारिण्येकैव जानाति, न जारोऽपि । अतो व्राह्मणात्त्वभार्यायां व्राह्मण्यां जातत्वरूपं व्राह्मण्यं मातुरेवैकस्याः सुविज्ञानम् । अत इदमुच्यते—"को हि तद्देद" इत्यादि । इदं च दुर्ज्ञेयत्वाभिप्रायकम् । ननु जारोत्पन्नोऽपि क्षेत्रिण एव पुत्रः स्यादिति क्षेत्रिणो ज्ञानात्मुत्रेयमेव ब्राह्मण्यमित्यत्राह— "कर्तुश्च पुत्रद्शनात्" इति । आपस्तम्बादिभिः—"उत्पाद्यतिः पुत्रं इत्यादिना उत्पादयितः कर्तुर्थः पुत्र इति विश्वितत्वादित्यर्थः । नयति" इत्यादिना उत्पादयितः कर्तुर्थः पुत्र इति निश्चितत्वादित्यर्थः ।

तन्नाद्द्विज्ञानं त्राह्मण्यमिति फलितम् । एतादृशं दुविज्ञैयमिष त्राह्मण्यं प्रवरानुमञ्ज्ञणेन प्राप्यत इति स्तुत्यर्थं प्रवृत्तमिद्म्, अतः प्रवरानुमञ्ज-णस्य गुणवादोयम् इत्यर्थः।

अत्र शवरत्वामी—"दृष्टिवरोध एवोदाहरणम्—'नचैतद्विद्या' इति । तत् 'प्रवरे त्रियमाणे देवाः पितर इति त्र्या'दित्याका-ङ्कितत्वादस्य विधेःशेषः । अत्राक्षणोऽपि त्राह्मणः प्रवरानुमञ्च-णेन स्यादिति स्तुतिः । दुर्ज्ञानत्वादज्ञानवचनं गौणम् । ह्यप-राधेन कर्त्वश्र पुत्रदर्शनेन—'अप्रमत्ता रक्षत तन्तुमेनम्' इत्यादिना दुर्ज्ञानम् ।"—इति ।

वार्तिककारस्तु—"प्रवरे प्रत्रियमाणे यजमानो वदेत्—'देवाः पितरः' इत्यादि । तत्प्रशंसार्थमुक्तम्—अत्राह्मणोऽपि त्राह्मणो भवति प्रवरानुमन्नणेनेति । तत्र ग्रद्धिष्ट्राह्मण्यः नामेव त्राह्मण्यः नामेव त्राह्मण्यः नामेव त्राह्मण्यः नामेव त्राह्मण्यः नामेव त्राह्मण्यः नामेव त्राह्मणं हत्यादि । ज्ञायमाने त्वज्ञानवचनं दुर्ज्ञानत्वात् । यत्सुखेनाज्ञानं तद्ज्ञानमेव । तच्च स्थपराधनिमित्तम् । सत्यपि स्थपराधे यदि मातुरेव क्षेत्रिणो वा पुत्रः स्थात् ततस्तयोः प्रसिद्धजातित्वान्नेव दुर्ज्ञानता भवेत्। तयोरप्येवमेवं तत्पूर्वजयोरित्यादिन्यायेन जातिरवधार्यतेव । यतस्तु—'माता भस्ना पितुः पुत्रः' इति स्मर्यणां दर्शनम् । जनयितुश्च नानाजातित्वोपपत्तिः । तेन वर्णसङ्करः ।" इत्यादि । त्राह्मण्यस्य प्रत्यक्षेणेव ज्ञायमानत्वादज्ञेयता-वचनं प्रत्यक्षविरुद्धत्वादप्रमाणमित्याशङ्कायाः, दुर्ज्ञेवत्वपरत्या गौणत्वाङ्गी-कारेण परिहारः कृतः ।

तदेवं मीमांसाशास्त्रप्रथमप्रवर्तकेन महर्षिणा जैमिनिना तदनुसारि-

मिर्माष्यकारादिमिश्च प्रमाणसार्वमामस्य वेदस्य प्रसक्षविरोधेनाप्रामाण्यमाशङ्कयाविरोधसम्पादनेन प्रामाण्ये समर्थिते, को नामापराधोऽस्माकं श्रुतेः प्रसक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वेऽप्रामाण्यमापादयताम् । न
खल्ज वयं श्रुतेरप्रामाण्यं स्वीकुर्मः । न वान्येन स्वीकर्तव्यं वदामः ।
किंतु श्रुतेः प्रसक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वाङ्गीकारेऽप्रामाण्यापत्या तदविरुद्धार्थवर्णनमावस्यकं वदामः । एवं स्थिते वस्तुतत्त्वे केवलेन शब्दाडम्वरेणास्मदुक्तार्थखण्डनामिनयोऽयं विदुपां पुरतः परिहासायैव भवतीति मन्यामहे वयम् ।

अत्रदं वोध्यम्—विरुद्धप्रमाणातिरिक्तानिहिताप्रामाण्यशङ्कं प्रत्यक्षं विरोधिनः परोक्षाद्वलीयः । तादृशप्रत्यक्षपरोक्षविरोधे सति प्रवलप्रमाणभ्ततादृशप्रत्यक्षाविरोधेन चेन्नयनं शक्यं परोक्षस्य, तदा तस्य प्रामाण्यमुजीवति, अन्यथा तु परोक्षस्याप्रामाण्यमेव स्वीकर्तव्यं भवति ।

"आदित्यो यूपः" "यजमानः प्रस्तरः" इत्यादिवेदवाक्यानां प्रत्यक्षिवरोधादेव यथाश्रुतशब्दलम्यार्धकत्वं परित्यज्य गौण्या वृत्त्या स्तावकत्वमाश्रित्यार्थवादताङ्गीकृता मीमांसकैः । अन्यथा तत्रापि प्रत्यां क्षिवरोधानादरेण गुणविधित्वमेवाङ्गीकृतमभविष्यत् ।

पूर्वमीमांसायां प्रथमेऽष्याये चतुर्थपादे तत्तिद्धिपेटिकाय-स्पष्टमेतत् । "आदित्यो यूपः" "यजमानः प्रस्तरः" इत्यादौ— आदित्ये यूपाभेदः यजमाने प्रस्तराभेदश्च प्रत्यक्षबाधित इति न तदर्थकत्वं श्रुतीनां शक्यशङ्कमपीति, गुणविधित्वपूर्वपक्षेणार्थवादत्वं सिद्धान्तितम् । तथा च तत्सिद्धिसूत्रभाष्यम्—

"'यजमानः प्रस्तरः', 'यजमान एककपालः' इत्यादि समाम्नायते । तत्र संदेहः—किं यजमानः प्रस्तर इत्येष गुण- विधिः, किमर्थवादः -- इति। तथा 'यजमान एककपाल' इति। किं तावत्प्राप्तम्? गुणविधिः इति, किमेवं भविष्यति? एवम-पूर्वमर्थं विधास्यति । इतरथाऽर्थवादोऽनर्थकः स्यात्, अर्थवन्त्वं च न्याय्यम्, तसाद्विधिः। नैतदेवं,यदि विधिः स्यात्, प्रस्तर-कार्ये यजमानो नियम्येत यजमानकार्ये वा प्रस्तरः । 'प्रस्तरे जुहुमासाद्यति'--'सर्वा वा स्त्रवः' इति यजमाने जुहुरासाद्येत सर्वो वा स्रव इति । तथा सति न याजमानं शक्यते कर्तुम्-'दक्षिणतों त्रह्मयजमानावासाते कर्मणः क्रियमाणस्य' इति, नच प्रस्तरो याजमानं शक्तोति कर्तुम्। तसान्न विधिः।" "कथं पुनरनयोः सामानाधिकरण्यं ज्ञायते? नहि प्रस्तर एककपालो वा यजमानः । नच यजमान एकस्मिन्कपाले संस्कृतः पुरो-डाशः? प्रथमो वा कुशमुष्टिर्छ्नः? कथं परशब्दः परत्र वर्तते? किमर्थं वा ज्ञायमानस्य सङ्गीर्तनम् ? इति ।" "उच्यते, ज्ञाय-मानः सङ्गीर्त्यते स्तोतुम् " "कथं परत्र वर्तते परशब्द इति? गुणवादस्तु-गुणादेष वादः" "तसादेवंजातीयका अर्थवादा न विधयः इति" । इतिः

"'आदित्यो यूपः' इत्यादि श्रूयते । तत्र गुणविधिः, अर्थ-वैदः—इति संदहः । अर्थवन्त्वाद्धणविधिः । अशक्यत्वाद्यूप-कायसाधने यजमानस्य, यजमानकार्यसाधने वा यूपस्य, विध्यन्तराभावाच न विधिः । विधिस्तुत्यर्थं संवादः । गुण-वादात्सामानाधिकरण्यम् । को गुणः १ सौरूप्यम् । किं सारू-प्यम् १ ऊर्ध्वता तेजस्विता च । तसादेवंजातीयका अर्थवा-दाः।"—इति च । तदेवं वैदिकानां वाक्यानां प्रसक्षविरोधन यथाश्रुतेऽपूर्वाधिविधि-रूपत्वं परित्यज्यार्थवादत्वमाश्रितं मीमांसकैरिति स्थिते प्रसक्षाविरुद्ध-त्वतद्विरुद्धत्वाभ्यां प्रामाण्याप्रामाण्यव्यवस्थित्यभावकवनं भ्रान्तकृत्यमेवेति सिद्धं भवति ।

यद् प्युक्तं—'अन्यथा ज्योतिष्टोमादिभिः खर्गाबद्दष्टमावनायास्तद्विरुद्धत्व-स्याशक्यसाधनलात्तादशपुरुपार्थाप्वविधीनां प्रमत्तप्रलापताप्रसङ्गः सुदृष्परि-हरः।"—इति ।

तदिदं स्वात्मानं स्वोक्तिं च विस्मृत्योक्तमिति मन्यामहे । स एवायं महापुरुषः, यः खल्ल श्रुतेः प्रत्यक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वेऽङ्गीक्रियमाणे सत्युन्नत्तप्रलपितत्वमापादयतामस्माकमुपालम्भे प्रवृत्तः—

''सर्वप्रमाणमोलिमालतीमालां श्रुतिमपि प्रस्थस्त्रमाणातीतमर्थमुपपाद-यन्तीं नाभ्युत्सहते सोहं, प्रत्युतापत्तिप्रदर्शनापदेशेन प्रमत्तामेव तामेतां व्यप-दिशति । तदेप सुदुर्निरसो भवतः स्रोक्तिभङ्गयेकगम्यो वेदस्याप्रामाण्यवादः।''

इत्याचिल्यत् । इदानीं च प्रमत्तप्रहापताप्रसङ्गं स्वयमेव दर्शयति । प्रतिपक्षिणः पक्षे वेदस्योन्मत्तप्रहापतत्वापत्तिं प्रदर्शयतामस्माकं शि-रित वेदाप्रामाण्यवादित्वमारोपयन्नयं कथं नाम स्वयमपि तस्यैव वेदस्य प्रमत्तप्रहापताप्रसङ्गं प्रदर्शयन्न भवति वेदाप्रामाण्यवादी । तुल्यः खळु न्याय उभयोरिप । परपक्षे वेदस्योन्मत्तप्रहापतापादनं चेद्देदाप्रामाण्यवादितास-म्यादकं, स्वयमप्ययं वेदस्य प्रमत्तप्रहापतां प्रसञ्जयन्वेदाप्रामाण्यवादी नूनं भवति ।

अविचारितरमणीयं चास्य वचनम्, वेदस्य प्रसक्षविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वं न सम्भवतीति खल्वस्माभिरुक्तम् । प्रत्यक्षज्ञानस्य बाधविधया वा सत्प्रति-पक्षविधया वा तदभाचावच्छेदकत्वेन गृहीतधर्मवत्ताज्ञानमुद्रया वा प्रकारा-न्तरेण वा प्रतिबन्धकतया तद्धिरुद्धार्थप्रमितिजनकत्वं श्रुतेर्न सम्भवतीति ताद्ययं तथाप्रतिपादयताम् । तत्र च श्रुतिप्रतिपादनीयार्थेविरुद्धार्थज्ञानं यदि प्रस्यक्षेण स्यात् तदा प्रतिवन्यकसद्भावात्तदिरुद्धार्थप्रमितिजननं श्रुत्या न कर्तुं शक्यते, प्रतक्षेण तादृशनिश्चयाभावे च श्रुत्या स्वार्थप्रमितिजननं शक्यमेव कर्तुम्, नतु श्रुतिप्रतिपाद्यार्थस्य प्रत्यक्षाविरुद्धत्वज्ञानमप्यपेक्षिनतमः; अप्रयोजकत्वात् । प्रतिवन्यकज्ञानाभावस्य कारणत्वे कारणताव-च्छेदकत्वे वा न्याय्येऽप्यविरुद्धत्वज्ञानस्य ज्ञानोत्पादनसामग्रीमध्ये प्रवेशा-भावात् । प्रमात्वप्राहकसामग्रीमध्ये चाप्रवेशात् । प्रामाण्यस्य स्वतो ग्रा-द्यतापक्षे ज्ञानसामान्यसामग्र्यतिरिक्तस्यानपेक्षणात् । परतोत्राद्यत्व-पक्षेऽप्यनुमिसादिरुपे प्रामाण्यज्ञानेऽविरुद्धत्वज्ञानापेक्षाविरहात् । तथा च ज्योतिष्टोमादेः स्वर्गाचदृष्टभावनाजनकत्वाभावप्रसक्षाभावेन "ज्यो-तिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेते"सादिविधीनां प्रमितिजनकत्वमञ्जुण्य-नेविति तद्विधीनां प्रमत्तप्रद्यपतापादनमयुक्तमेविति सिद्धम् ।

एतेन—"अलैंकिकार्थस्येव श्रुतिप्रतिपाद्यत्वात्, तस्य च तदविषयत्वात्, अन्यथा निविशेषत्वप्रसङ्गात्।"—इति,

पञ्चम्यन्तत्रयं परास्तम्, विषयतासम्बन्धाविष्ठन्नकर्मप्रयोज्यप्रयक्षानुनित्यन्यतरत्वाविष्ठन्नाभावविशिष्ठत्वरूपाछौकिकत्वविशिष्ठार्थस्य श्रुतिप्रतिपाद्यत्वेऽपि, तस्यास्मदादिछौकिकप्रत्यक्षाविषयत्वाभावेऽपि वा, स्वप्रतिषय्यतावच्छेदकत्व—स्वप्रतिवन्यकतावच्छेदकत्वान्यतरसम्बन्धेन तादश्रुष्ठाकिकप्रत्यक्षविशिष्ठविषयताशालिप्रमितिजनकत्वाभावरूपस्य प्रत्यक्षविरुद्धार्थाप्रतिपादकत्वस्य श्रुताववाधात् । तथात्वेऽपि स्वसमनियतत्वसम्बन्धेन प्रत्यक्षविशिष्ठत्वरूपस्य प्रत्यक्षनिर्विशेषत्वस्य श्रुतौ प्रसङ्गासम्भवात् । समनियतत्वघटकमधिकरणत्वं स्वजन्यवोधविषयतासम्बन्धेन, भेदप्रतियोगितावच्छेदकत्वमपि तेनैव सम्बन्धेन ।

एतेन—''किंचे" त्यारम्य ''अन्यथा पुन''रित्यन्तमकाण्डे ताण्डवमिप समाहितं वेदितव्यन् । प्रत्यक्षाविरुद्धार्थप्रतिपादकत्वस्य तत्समानार्थकत्वरूपतिनिविशेषतासम्पादकत्वाभावात् । असमदनुक्तमनिभ-प्रेतं च कमप्यर्थमसमदुक्तत्वेन परिकल्प्य तदुपरि दृपणदानस्य भान्तक्रत्यत्वाच । न खल्ल वयं प्रत्यक्षनिविशेषमर्थं प्रतिपादयति वेद इत्येतदर्थवोधकमि शब्दमलिखाम । प्रत्यक्षविरुद्धार्थकत्वाङ्गी-कारे वेदस्योन्मत्तप्रलापतापत्तिरित्यव परमलिखाम । न च प्रत्यक्ष-विरुद्धार्थकत्वासम्भवामिधानं प्रत्यक्षनिविशेषमर्थं प्रतिपादयति वेद इत्येव-म्पर्म्, शब्दस्यातथाविधत्वात् ।

यत्पुनरुक्तम्—"िकंच अलक्षं तावहाँ किकं विविधितमुताहो अलेकिकम् श्रे नाद्यः, वेदस्य मात्रयापि तद्विरुद्धार्थप्रतिपादकत्वे पुरुषदोपासङ्कावस्य वक्तु-मशक्यलात्।" इति ।

इदमपि न विदुपां विचारसहम्, वेदस्य प्रसक्षाविरुद्धार्थकत्वाङ्गीकार-मात्रेण प्रसक्षगतानां दोपाणां वेदे संस्पर्शस्यानापाद्यत्वात् । न खल्ल तद्विरुद्धार्थप्रतिपादकस्य तद्गतदोपवत्त्वमित्यपि कश्चित्रियमो भवति । पीतः शङ्ख इति वाक्याविरुद्धार्थप्रतिपादकस्य भूतलं घटवदिति वाक्यस्य पीतः शङ्ख इति वाक्यप्रयोक्तृपुरुषगतदो-पेण संस्पर्शादर्शनात् । पीतः शङ्ख इति प्रसक्षाविरुद्धार्थप्रतिपादकस्य घटः प्रमेय इत्यादिवाक्यस्य पीतशङ्खप्रसक्षवरपुरुषगतदोषैः संस्पर्श-स्यादर्शनाच । अन्यथा पीतशङ्ख इति वाक्यजन्यबुद्धेरिव पीतशङ्ख-प्रसक्षस्येव च भूतलं घटवदिति वाक्यजन्यबुद्धेः घटः प्रमेय इति वाक्यजन्यबुद्धेरिप च सर्वत्र अमत्वावस्यम्भावात् ।

एतेन-"न द्वितीयः" इत्यादि "प्रणयनापत्तेः।"

इत्यन्तं परास्तं वेदितव्यम्; — अलौकिकप्रसक्षे \* पुरुषदोषस्य सङ्गावेऽसङ्गावे वा वेदे तत्संस्पर्शप्रसङ्गाभावस्य पूर्वन्यायेनैव सिद्धेः ।

यतु ऋष्णद्देपायनादीनां भ्रमविप्रलिप्सादिना विप्रलिप्तवापादनम्, तत्रेदं वक्तव्यम्, यद्यपि तेषां महात्मनां बुद्धिपूर्वकं विप्रलिप्सादिकं न वकुं युक्तम्, भ्रमस्तु सम्भवत्येत्र तेषामपि महर्षाणाम् । ब्रह्मादिस्तम्बपर्य-न्तानां प्राणिनां कर्मानुगुणप्रकृतिसम्बन्धशालिनां रजस्तमोगुणोद्रेकानु-गुणभ्रमादिसम्भवस्यावर्जनीयत्वात् । भ्रमादीनां तत्तद्भुणकार्यत्वात् । सर्व-शास्त्रादिमप्रवतंकस्य ब्रह्मणोऽपि रजस्तमोऽभिभवस्य मात्स्यादिपुराणप्रति-पन्नतयाऽन्येषां महर्पाणां तत्सम्भवस्य केमुतिकन्यायसिद्धत्वात् । अत एत् हि पुराणानां सात्विकराजसतामसविभागः, तत्र सात्विकानां प्रावत्यनन्येषां तदिवरद्धानां प्राह्मत्वं विरुद्धानामुपेक्षणीयत्वं च पुराणा-दिप्रसिद्धमुपपद्यते ।

आब्रह्मस्तम्वपर्यान्ता जगदन्तवर्यवस्थिताः ।

प्राणिनः कमेजनितसंसारवशवर्तिनः ॥"—इति,

''यिस्निकल्पे तु यत्प्रोक्तं पुराणं ब्रह्मणा पुरा ।

तस्य तस्य तु माहात्म्यं तत्स्वरूपेण वर्ण्यते ॥"

''अग्नेः शिवस्य माहात्म्यं तामसेषु प्रकीर्त्यते ॥" इति,

''सात्विकरेव वर्तेत स्मात्विकोक्तं समाचरेत् ।

राजसं तामसं चेव दूरतः परिवर्जयत् ॥"—इति च स्मर्यते ।

यन्तु—ऊर्ज्वकोतसां योगिनां ज्ञानस्येवालोकिकपदास्मिल्प्यद्वात्"—इति,

तदयुक्तम्, तेषामिष योगिनां वाह्येन्द्रियजन्यघटादिविषयकज्ञानाना
मलौकिकपदामिल्प्यत्वाभावेन तदीयज्ञानसामान्यस्यालौकिकपदामिल्-

भ्यत्वासम्भवात् । ''योगिनां हानस्ववे"त्येवकारोप्ययुक्तः, नित्यमुक्तानां भगवतश्च ज्ञानानामप्यलेकिकपदाभिलप्यत्वसम्भवात् ।

यतु—"धर्मश्र ब्रह्म चेत्युभयं वेदार्थः, प्रमेयलात् 🕈

इत्तुक्तं, तन्न, प्रमेयत्वस्य प्रमाविषयत्वरूपस्य केवलान्वयित्वेना-तथाभूतस्य वेदार्थत्वस्य तेन साधनासम्भवात् । तथासति तस्य घटादिसा-धारण्येन व्यभिचारात् । इत्यं प्रयुज्जानश्चायमात्मनोऽपूर्वनेयायिकतां सूचयति । किंचात्र प्रमेयत्वापेक्षया तद्वटकविषयत्वमात्रमेव तुल्यरीत्या हेत्कर्तुं शक्यमिति गुरुधर्मस्य निर्देशश्च व्यर्थः । असद्भेतृत्वं चोभयो-स्तुल्यमेव ।

यत्तु—''एष तु प्रज्ञापराघो भवतन्ताहशालौकिकापौरुषेयनित्वनिर्दृष्टस्य शब्दराशेर्वेदस्य यत्किमप्यपदिद्य यदप्रामाण्योत्प्रेक्षगं नाम ।''—इति ।

तिदिदमशक्तस्य सतः केवलशापाक्षरप्रयोगमात्रम् । न वयमेताद्द-शेम्यः शापाक्षरेम्यो विभीमः । लोके योऽपि कोऽपि यथातथा वापि त्वोत्प्रेक्षितया रीत्या वेदानामर्थं वर्णयन्न केनापि किमपि वक्तव्य इत्य-नेन महाशयेनाशब्दमुच्यत इव । तथाविधं यं कमप्युद्दिश्य त्वत्पक्षे वेदाप्रामाण्यापत्तिरित्युक्ता सोप्येतादशान्येव शापाक्षराणि त्वदुपदेशाव-गतानि प्रयोक्ष्यति । वेदस्याप्रामाण्यं परपक्षेऽस्माभिरापाद्यते, नतु त्वपक्षे स्थाप्यत इत्यसकृदुक्तमिदानीमपि वदामः ।

यत्तु—"वयं पुनः श्रीमदाचार्यचरणपरिचरणप्रवणतया नांशतोऽपि वैदि-कभागवतरभ्युपेयमिदं ब्रूमः।'—इति ।

तत्तथेव, वयमपि तथैव ब्रूमः—न केनापि वैदिकेन भागवतेन पक्षोऽयमभ्ञुपेयः, यत्र वेदानामप्रामाण्यं प्रसज्यत इति ।

एतादृशं प्रतिज्ञामात्ररूपं वचनं पश्यन्तो वयं चित्रीयमाणमानसा-भवामः, येनकेनचिद्दोषे समुत्प्रेक्षिते तन्तिवारणं खलु कर्तव्यं भवति युक्तया प्रमाणेन वा । तत्राप्रवर्तमानस्य दोषोत्प्रेक्षणं मा कुरु मा कुरु इति वचनं ह्यशक्तवचनं सन्न कस्मैचिदप्यर्थाय कल्पते ।

यदुक्तम्—"वेदौध ब्रह्मणः प्राकृतातिरिक्तनिखनिर्दृष्टवेदैकवेद्यत्वमावेद-यति ।" इति ।

तत्र वेदे प्राक्कतातिरिक्तत्वविशेषणं कस्मै प्रयोजनायेति न जानीमो वयम् , नित्यत्विनिर्दुष्टत्वान्यामेव सर्वाभीष्टसिद्धेः । यदि वेदस्य प्राक्कतत्वं दोप इत्यभिद्धितं स्यात्तदापि दोपसामान्यशून्यत्ववाचिना निर्दुष्टशब्देनैव तस्यापि दोपस्य प्राक्कतत्वस्य वारणं भवत्येव ।

वस्तुतस्तु वेदस्य शब्दराश्यात्मकस्य प्राकृतत्वमवर्जनीयमेवेति विशेषणं तद्वाधितमपि भवति । शब्दस्याकाशगुणत्वं शास्त्रसिद्धम् । सतुणानां तत्तद्भृतानां सृष्टिप्रल्यां शास्त्रे प्रतिपाचेते । न खलु प्राकृतोऽप्राकृत इति शब्दस्य विभागः केनापि कृतो दृष्टः । यदि त्वप्राकृतत्वमप्राकृतार्थप्रतिपादकत्वरूपं विवक्षितं तत्तिर्हे प्रकृतानुपयुकामिति तद्विशेषणं तदाप्यनर्थकमेव, अप्राकृतवस्तुप्रतिपादकत्वस्यास्मदादिशब्देष्वपि सम्भवात् । प्राकृतप्रतियोगिकभेदस्वप्रयोजकः । अन्यादृशं चाप्राकृतत्वं वेदस्याप्रसिद्धम् ।

ब्रह्मणो वेदेकवेद्यतं तदितरप्रमाणासंवेद्यतं च पृथक् पृथक् प्रति
हाय तत्र प्रमाणतया—"न चक्षुषा गृद्यते नापि वाचा" "यतो वाचो निवर्तन्ते" इत्यादि प्रदर्शयन्त्ववाग्विरोधमपि न जानाति । वेदवेद्यत्वं शब्दसामान्याप्राह्यत्वं च हि परस्परविरुद्धम् । "वाचा न गृद्यते" इति "यतो वाचो निवर्तन्ते" इति "च चिद शब्द
सामान्याप्राह्यत्ववोधकं, कथं ति वेदवेद्यत्वशब्द्यटितवेदैकवेद्यत्वस्याविरोधि भविष्यति ।

"यतो वांचो निवर्तन्ते" इस्रेतच ब्रह्मानन्दस्य वाङ्मनसापरिच्छेचानं बोधयति । नच तत्र ब्रह्मस्क्रपस्य प्रसक्तिरस्ति, उत्तरत्र
"आनन्दं ब्रह्मणो निद्वान्" इति निर्देशात् । नच स्वरूपात्मकानन्दपरं तदिति वक्तं शक्यं "ब्रह्मण" इति पष्टीश्रवणात्, पष्ट्या
मेदबोधनात् । स्वरूपात्मकानन्दंनिदशस्तु—आनन्दं ब्रह्म निद्वानिति
स्यात् । किं चेदं वचनं न वागग्राह्मत्वपरम् , किं तु वाचा परिच्छेदानर्हत्वपरमेव, पूर्वत्र "स एको ब्रह्मण आनन्दः" इति ब्रह्मानन्दस्वरूपकथनात् । अन्यथा परस्परविरोधापृत्तेः । जननी मे वन्थेति
वद्यपहास्यं च भवेत् । अतोऽस्य वचनस्य ब्रह्मणो वेदैकवेचतायां
प्रमाणतया प्रदर्शनं भ्रान्तिकृत्यमेव ।

"न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा" इस्रत्र चक्षुषा न गृह्यते वाचा न गृह्यते—इस्रन्वये चक्षुर्जन्यज्ञानविषयन्वाभावः फलतः शब्द-जन्यवोधविषयन्वाभावश्च ब्रह्मणि बोध्येत । तत्र चक्षुर्जन्यवोधविषयन्वाभावस्य न्वद्गिप्रायानुरोधेन कथंचित्सम्भवेऽपि शब्दजन्यवोधविषयन्वाभावो यथाश्रुतो न सम्भवति, गृहीतपद्पदार्धशक्तेर्ज्युत्पत्रस्य ब्रह्मपद्भवणे ब्रह्मविषयकवोधस्यावश्यकत्वात्, अन्ततो वेदस्यापि शब्दरूप-त्वेन तज्जन्यवोधविषयताया आवश्यकत्वाच । अतः शब्दजन्यवोधविषयत्वाभावमात्रं न विवक्षितं, किंतु—ब्रह्म इयत्—एतादृशं इति प्रहीतुं न शक्यते इस्येव विवक्षितिमिति वक्तव्यम् । तच्च शब्दजन्यपरिमाणादिप्रकारकवोधविषयत्वाभावादिरूपं भवति । यक्तं चेतत् ,ब्रह्मणो-ऽपरिच्छित्रस्वरूपगुणविभवादिमतः परिच्छेदासम्भवात् । "प्रकृतैता-वक्तं हि प्रतिषधित ततो व्रवीति च भूयः ।" व० सू० अ० ३ पा० २.] इति सूत्रोक्तरीत्या ब्रह्मण इयत्ताराहित्यस्य शास्त्रसिद्ध-

त्वात् । एवं च सत्यस्यापि वचनस्य ब्रह्मणो वेदैकवेद्यत्वांशे प्रमाण-तयोदाहरणं भ्रान्तिमात्रकार्यमिति सिद्धं भवति, वेदवेद्यत्वांशे वेदे-तरावेद्यत्वांशे वास्योपयोगामावात् । सामान्यतः शब्दजन्यवोधविषयत्व-"मात्रनिषधपरत्वे चास्याः श्रुतेः प्रत्युतैतत्प्रतिज्ञातार्थविरुद्धत्वाच ।

यत्तु—"दिव्यं ददामि ते चक्षः पत्य मे योगमैश्वरम्।" ( इत्यनेन सह वेदेकवेद्यत्वस्य विरोधमाराङ्क्य,) "यमेवैष वृणुते तेन लभ्य" इति श्रुते-रिति ( समाधानमुक्तम् ,)

तदिप भ्रान्तिविष्टसितम्, विरोधस्यैवाप्रसक्तेः शङ्काया अनुदयात् । वेदैकवेद्यतं हि ब्रह्मस्क्षपस्य प्रतिज्ञातं महाशयेनानेन, अर्जुनाय भगवता प्रदर्शितं च दिव्यविष्रहिविशिष्टक्षपम् , नतु केवलं स्वरूपम् । स्पष्टं चेदम्—"इहेकस्यं जगत्कृत्स्वं पश्याद्य सचराचरम् । मम देहे गुडाकेश यच्चान्यद्रष्टुमिच्छसि ॥" इति पूर्वश्लोकस्थेन देहशब्देन,—"एवमुक्त्वा ततो राजन् महायोगेश्वरो हरिः । दर्शयामास पार्थाय परमं रूपमेश्वरम्॥" इत्युत्तरश्लोकगतेन रूप-शब्देन च । तदेव ह्यप्राक्ततं भगवतो रूपम्—"अनेकवक्रनय-नमनेकाद्भुतदर्श्वनम् । अनेकदिव्याभरणं दिव्यानेकोद्यतायु-धम् ॥" इत्यादिमाणोदाहरणेन चक्षुराद्यगोचरतया प्रतिज्ञातं च ब्रह्मणः स्वरूपं "सत्यं ज्ञाममनन्तं" इत्याद्यक्तलक्षणम् । तत्कथ-मनयोविरोधः ! विरोधामावे च कथमाशङ्काया उत्थानम् ! ।

अथास्तु मा वा विरोधाशङ्काया उत्थानम्, उत्थापिताया आशङ्कायाः समाधानमयुक्तम्, "यमेवेष वृणुते तेन रुभ्यस्तस्येष आतमा विवृणुते तन् स्वाम्।" इति परमपुरुषस्वरूपसाक्षात्कारे परमपुरुष-

वरणैकहेतुकतायाः फलतः परमपुरुषवरणहेत्पासकगुणिवशेपहेतुक-ताया लाभेऽपि वेदेकवेदान्त्रस्पस्तप्रतिज्ञातार्थभङ्गस्यानिवारणात् । भगवतो वेदेकवेदान्तेऽर्जुनकृतभगवद्दर्शनं कथमुपपद्यते इति ह्याशङ्का ? तत्रार्जुनकृतभगवद्दर्शनस्य भगवत्क्रपाम् लकत्वकथनमात्रेण किं समाधानं भवति ? वेदवेदान्तंशेऽपि भगवत्क्रपाया हेतुन्तं चायमेव स्वयमुत्तरत्र वक्ष्यति । वेदवेदान्ते चक्षुषा दर्शनीयत्वे चेत्युभयत्र भगवत्क्रपाया हेतुन्तस्य तुस्यत्वे चक्षुषा दर्शनीयत्वे भगवत्क्रपाया हेतुन्त्रप्रदर्शनं तत्र कस्य वैलक्षण्यस्य प्रदर्शनरूपं भवति ? येन विरोधशुमनं स्यात् । अप्राकृत-चक्षुषा परमपुरुषस्य दर्शनीयतायास्तत्र परमपुरुषकृपाविशेषस्य हेतुतायाश्र प्रदर्शितभगवद्गीतावचनश्रुतिभ्यां लाभे, पि, वेदेकसम-धिगम्यत्वेन सह दिव्यचश्चर्दर्शनीयत्वस्य विरोधस्तदवस्थ एव तिष्ठति ।

अथोच्येत, वेदैकवेद्यतं नाम वेदवेद्यत्वे सित वेदेतरावेद्यतं, तच्च वेदेतरजन्यवोधाविषयत्वरूपम्, तत्र वेदेतरजन्यवोधे परमपुरुषप्रसा-दाप्रयोज्यत्वं विशेषणं देयं, पूर्वोक्तश्रुतिस्मृत्याद्यनुरोधात्; तथा च वेदवेद्यत्वे सित परमपुरुषप्रसादाप्रयोज्यवेदेतरजन्यवोधाविषयत्वमेव वेदैकवेद्यत्वमिति न दोष इति; यद्येवं प्रमाणान्तरानुरोधेन वेदैकवेद्यत्वस्य सङ्गोचोऽन्युपगन्तव्यः, तर्हि "न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा, मनसा तु विशुद्धेन ।" "हृदा मनीषा मनसुाभिक्कप्तः" "मनोमयः प्राणश्ररीरः" "मनसेवानुद्रष्टव्यम्" इत्यादिप्रमाणानुरोधात् विशु-द्धमनोभिन्नत्वमिप विशेषणं दीयतां वेदेतरस्मिन् । तथा च सित-विवेकविमोकादिसाधनसप्तकानुगृहीतपरमात्मोपासनिर्मलीकृतमनोज-त्यसाक्षात्कारविषयत्वमिप कामं सेत्स्यसेव ब्रह्मणः।

यत्तु—''वस्तुतस्तु 'मुह्यन्ति यत्सूरयः', 'तत्र मुह्यन्ति सूरयः' 'शब्द बढ० ३ वद्यापि भगवदनुप्रहैकसाधनत्वम्।"

इत्यदिना मगवत्साक्षात्कारस्येव तदेकसंवेद्यत्वस्यापि तुल्यतया भगवदनुप्रहेकसाधनत्वकथनम्; तन्न विचारसहम् । तथाहि—तदे-कसंवेद्यत्वं नाम वेदैकसंवेद्यत्वं विवक्षितम्, तच्च तत्संवेद्यत्वतदितरासंवे-द्यत्वरूपदल्द्वयात्मकम् । तत्र वेदवेद्यत्वरूपतत्संवेद्यत्वांशे भगवदनुप्रहस्य प्रयोजकतासम्भवेऽपि तदितरासंवेद्यत्वांशे न तस्य साधनत्वसम्भवः, तस्य तद्वस्तुखरूपायत्तत्वात् । भगवदनुप्रहेकसाधनत्वमित्यत्रैकशब्द-प्रवेशश्चायुक्तः । तथात्वे हि भगवदनुप्रहसाधनकत्वे सति तदितरासा-धनकत्वमर्थे लभ्येत, न हि वेदजन्यभगवद्विषयकतत्वनिर्णयात्म-कज्ञाने शक्तिज्ञानादिकं नापेक्ष्यते ! शाब्दबोधसामान्यसामग्र्या सह कारणविशेषस्य शाब्दबोधविशेषहेतुताकथनसम्भवेऽपि विशेषकारणव्य-तिरेकण सामान्यसामग्र्यनपेक्षाकथनासम्भवात् ।

''तदेकसंवेद्यत्वस्यापि भगवदनुग्रहैकसाधनत्व''मिखत्रापिशब्द-प्रवेशेन साक्षात्कारवेदजन्यशाब्दबोधयोस्तुल्यतया भगवदनुग्रहस्य साधनत्वं विविश्वतिमिति ज्ञायते; तचायुक्तम्, दर्शनशाब्दबोधयोस्तुल्य-फूल्त्वाभावेन तत्साधनस्यापि तुल्यत्वासम्भवात् । न खल्ल भगवतः साक्षात्कारे यादशीभिक्तिर्हेतुस्तादृश्येव वेदजन्यतत्विर्णियेऽपि हेतुरिति युक्तम् ।

अत्रेदं बोध्यम्, - "शुद्धभावं गतो भक्ता शास्त्राद्धि जनादिनम् ।" इत्यादिशास्त्राच्छास्त्रजन्यतत्वनिर्णयात्मकबोधे भक्ते- रुपयोगो लम्यते। "भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । जातुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेष्टुं च परंतप ॥" इत्यादिशास्त्रेण च

बानदर्शनयोभिक्तेर्रेतुत्वं छभ्यते, ज्ञानदर्शनयोश्च महदेवान्तरम् । तत्रैवं व्यवस्था त्रियते—सम्यक्छास्त्रश्रवणानुगुणिकिचिदानुकूल्यमात्ररूपा मिक्तः शास्त्रजन्यज्ञाने हेतुः, दर्शनसमानाकारात्यर्थप्रियपरमकौष्ठापन्नतेल्धारा-विच्छित्रस्मृतिसन्तित्रस्पा भिक्तदर्शनहेतुरिति । अन्यथाऽन्योन्याश्रय-प्रसङ्गश्च । तदिदमनुगृहीतं जिज्ञासाधिकरणश्रुतप्रकाशिकायां व्यासार्थे-राक्षेपसमाधानरूपेण—

"नतु 'यया त्वमभिजानासि' 'भक्त्या वेद्वि' इति प्रश्नप्रतिवचनाभ्यां विद्याभक्तिशब्दयोरेकार्थ्यं प्रतीयते । मक्तिरूपा च विद्या मोक्षायेति प्रागुपपादितम् । ततश्च शास्तमूला भक्तिः, भक्तिमूलं शास्त्रज्ञानमित्यन्योन्याश्रय इति चेत् ?
नेवं, श्रवणवेलायामेव पदार्थतयावगम्यमानेषु परमात्मगुणादिप्वतुक्तलबुद्धिगोचरत्वादिद्याभक्तिशब्दयोः । तेन सम्यग्वाक्यार्थनिर्णयलाभः । पूर्वपक्षतयोपन्यस्थमानेश्व सुगताभिमतवेदाप्रत्याप्याद्वे हि भवति प्रद्वेषो वैदिकानाः । भगवद्धणादिप्रव्यापक्षा भक्तिः । अतो नान्योन्याश्रयः ।"—इति ।

उध्यानरूपा भक्तिः । अतो नान्योन्याश्रयः ।"—इति ।

श्रीमद्देदान्ताचार्येश्व गीताभाष्यतात्पर्यचिन्द्रकायामयमेवार्थोऽनुगृहीतः । तथाच—"भक्त्या त्वनन्यया शक्यः" इत्यादिश्लोकभाष्यदीका—"ज्ञानदर्शनप्राप्तिहेतुत्वे भक्तेः पर्वभेदान्नान्योन्याश्रयणादिदोषः । पूर्विष्टाद्यद्वाद्यस्य स्त्रात्विकजनसंवादादिजनितं यथावच्छ्रवणानुगुणं किंचिदानुक्रूल्यरूपं भक्तिमात्रं
शास्त्रजन्यज्ञानोत्पत्तौ सहकारि भवति" इति। इदमुक्तं भवति परिपूर्णभक्तेः शास्त्रजन्यज्ञानहेतुत्वे शास्त्रजन्यज्ञानाच्छ्रवणमननादिपरम्परया

भक्तिसिद्धिः, भक्यां शास्त्रजन्यज्ञानप्राप्तिरित्यन्योन्थाश्रयणं स्यात्, आनुकूल्यमात्ररूपाया भक्तेः सहकारिताङ्गीकारे नायं दोषः, इति । इत्यं च सित्र भंये तु त्वदङ्गिसरसीरुहभक्तिहीना-स्तेषाममीभिरिप नैव यथार्थबोधः । पित्तन्नमञ्जनमनाष्ठिष जातु नेत्रे नेव प्रभाभिरिप शङ्कासितत्वबुद्धिः ॥"

इति श्रीक्रनाथश्रीस्किरप्याभिमुख्यादिरूपभक्तिपर्वाभिप्रायव नेया भवति । एवं च यथा भोक्ष-भगवत्साक्षात्कारशास्त्रजन्यज्ञानेषु भक्तेरुप-योगं प्रतिपादयतां वचनानां भक्तिपर्वभेदविषयतया व्यवस्था, तथैव मोक्ष-भगवत्साक्षात्कार-शास्त्रजन्यज्ञानेषु भगवत्प्रसादस्य साधनत्वं प्रतिपादयतामपि वचनानां भगवत्प्रसादेऽपि तारतम्याद्यङ्गीकारेणे व्यवस्था कार्या ।

जिज्ञासाधिकरणश्रुतप्रकाशिकायाम्—

"'जायमानं हि पुरुषं यं पश्येन्मधुसूद्नः। सात्विकः स तु विज्ञेयः स वै मोक्षार्थिचिन्तकः। पश्यत्येनं जायमानं ब्रह्मा रुद्रोऽथवा पुनः। रजसा तमसा चास्य मानसं समभिष्ठतम्॥'

इति वचनाच तत्वार्थज्ञानस्य मक्तिप्रीतभगवत्कटाक्षसापे-श्रत्वं ज्ञायते ॥"

इति शास्त्रजन्यतत्वार्थज्ञाने भगवद्यसादस्यापेक्षा तृत्र भक्तेर्हेतुत्वं चा-नुगृहीतं व्यासार्थै: । तत्वार्थज्ञानोपयोगिसात्विकतास्तिक्यादिजनकजाय-मानकटाक्षमूलभूतो भगवद्यसादो भक्तिहेतुक इत्यनेन श्रुतप्रकाशिका- प्रन्थेन सिद्धं भवति । सा च भक्तिनं तच्छरीरावच्छिना भवितुमर्हति, जायमानदशावच्छिन्नभगवत्कटाक्षन् छूम्तभगवत्प्रसादं प्रति तत्पूर्वभावि—भक्तेरेव हेतुत्वसम्भवात् । तथा च जन्मान्तरानुष्टिताऽपूर्णा भक्तिरेव सेति वक्तव्य भवति । अपूर्णयापि तया भगवतस्तावानप्रसादो भवति, यावता सात्विकतास्तिक्यादिहेतुभूतं कटाक्षविशेषं जायमानदशायां स करोति । अपूर्णयोगस्यापि तत्प्रभावेन योगयोग्यकुळजन्मादिवदपूर्णभ-केरिप जन्मान्तरे पुनरिप भक्त्यनुष्टानोपयोगिसात्विकत्यादिहेतुजायमान-कटाक्षप्रयोजकभगवत्प्रसादसाधनत्वं युक्तम् ।

अयं च भगवःप्रसादो न भगवद्द्रश्नादिहेतुभूतभगवःप्रसादेन तुल्यो भवितुमहिति, मुक्तिहेतुभूतस्य तत्त्वज्ञानहेतुभूतस्य च भगवःप्रसादस्य आरतम्यावस्यभगवात् । प्रसादस्य ज्ञानविद्येपकःपत्वेऽि तत्र वैद्यक्ष- ण्यानङ्गीकारे, पुत्रादिकामनया तदुपयोगिकर्मविद्येषण समाराधितस्य भगवतः प्रसादेन पुत्रादिकामव मोक्षमि स द्यमेताराधकः । स्वस्पप्र- यहेनेव सर्वे मुक्तिं द्यभरन् । तस्माद्भगवःप्रसादेऽि भक्ताविव पर्वभेदो- ऽवस्यमङ्गीकर्तव्य एव ।

तथाचाविशेषेण दर्शनशास्त्रजन्यज्ञानयोस्तु स्यतया भगवत्प्रसादहेतु-कत्वमसङ्गतमेव । तथा वेदैकवेद्यत्वस्य यथाश्रुतस्य "मया प्रसन्नेन् तवार्जनेदं रूपं परं दर्शितमात्मयोगातू ।" इसनेन विरोधश्च वदीसा सुदुष्परिहर एव ।

"'न चागमैकसंवेद्यत्वेन विरोधः' इत्याशङ्क्य, 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः' इति श्रुते"रिति समाधानं चादसीयं स्वाचार्यसिद्धान्तान-भिज्ञतानिवन्धनमिति प्रतीयते । "दिन्यं ददामि ते चक्षुः पश्य मे योगमैश्वरम् ।" इत्यादिना प्रतिपादितस्यार्ज्जनल्ब्धस्य भगवदर्शनस्य मूळ्रूपविषयकत्वाभाव एतन्मतग्रन्थेषूपपाद्यते । पुरुषोर्तमाचार्यविरचि-तेऽणुभाष्यस्य प्रकाशे द्वितीयाधिकरणे—"न च गीतोक्तविश्वरूप-। दर्शनादिविरोधः, तस्य मूळरूपत्वाभावात्।" इतिद्युक्तम् । वेदैकवेद्यत्वं च मूळरूपमिति सङ्केतितस्यैवाभिप्रेतम् । तत्कथं विश्वरूप-दर्शनेन वेदैकवेद्यत्वस्य विरोधप्रसङ्गः ।

यद्पि—''तेन 'न वेदयज्ञाघ्ययनैर्नदानैर्न च क्रियाभिर्न तपोभिरुप्रैः। एवं रूपः शक्य अहं नृलोके द्रष्टुं लदन्येन कुरुप्रवीर ॥' इलादेर्न 'सर्वे वेदा यत्पदमामनित' 'वेदैश्व सर्वेरहमेव वेदाः' इलादिश्वतिस्मृतिविरोधः।''—इति;

तदंिष भ्रान्तवचनम्, विरोधस्यैवाप्रसक्तः। "वेदेश्व सर्वैः" इत्या-दिकं शास्त्रं ब्रह्मणः सर्ववेदवेद्यत्वं प्रतिपादयति, "न वेदयज्ञाध्य-यनेः" इत्यादिवचनं च भगवत्साक्षात्कारस्य वेदाध्ययनयज्ञदानतपः-प्रमृतिभिरसाध्यत्वं वक्ति । कथमनयोर्विरोधः १ वेदवेद्यत्वं च वेदजन्य-बोधविषयत्वमात्रं, तच्च परोक्षज्ञानविषयत्वरूपम् । दर्शनं च साक्षा-त्कारः । तत्र साक्षात्कारस्य वेदाध्ययनादिभिरसाध्यत्वं प्रतिपादयतो वचनस्य ब्रह्मणो वेदवेद्यत्वं प्रतिपादयतो वचनस्य च विरोधः केनापि प्रकारेण नावगम्यते । एवं स्थिते विरोधाशङ्का तत्समाधानं चान्धकारे रज्जुसपिश्रान्त्या दण्डोद्यमनतुल्यम् ।

्यतु—''तथा च तत्तच्छास्त्रीयपदार्थानां तत्तदाचार्यप्रसादैकसंप्रतिपत्तव्य-'त्वेप्रपि न यथा तत्तदेकप्रतिपाद्यलसंवेद्यत्वव्याहतिस्तथेहापि न किंचितक्षतिविश्च-मितम्।"—इतिः;

तदिप न, आचार्यप्रसादभगवद्यसादहेतुतयोर्भन्नरूपत्वात् । प्रसन्नो ह्याचार्यो विद्योपदेशेन तदर्थोपदेशादिना च शिष्यायोपकरोतीति प्रसि-द्वमेतत् । तत्राचार्य उपदेशेन पदपदार्थव्युत्पादनादिमुखेन शास्त्रीयप-दार्थबोधं जनयतीत्याचार्यप्रसादस्य दृष्टविधयोपयोगो भवितुमहिति ।- तथाचाचार्यप्रसौदस्य शक्तिप्रहादिसामप्रीमच्ये कथंचित्प्रवेशसम्भवाद्यसे-ककारणत्वमेवानावस्यकम् । भगवत्प्रसादस्य तु न शाव्दबोधसामान्य-सामप्रीमध्ये वा वेदजन्यशाब्दबोधिवशेषसामप्रीमध्ये द्वाऽऽचार्यप्रसादव-ष्प्रवेशः संभवति । अतश्चात्राचार्यप्रसाददृष्टान्तो न घटते ।

यदुक्तम्—"योगं विभजमानानामन्यथाचार्थापयतां मते दोषालु भाष्य प्रकाशाभ्यां सुलभावगमाः ।"—इति ।

तत्र वक्तव्यांशाः सर्वेप्यस्मदीयकण्टकोद्धारे—विस्तरेण प्रतिपादिता इति नात्र विस्तरं कर्तुमिच्छामः । प्रकृतोपयुकं तु किमपि लिखामः। अस्य--पुरोवर्तिनः प्रपञ्चस्य, जन्मादि-जन्मप्रभृतयः सर्वे भावविकाराः, यतः, तद्वह्य इति वाः आद्यस्य-आकाशस्य, जन्मादि यतस्तद्वह्य, इतिवा सूत्रस्य ब्रह्मलक्षणप्रतिपादकत्वाङ्गीकारे शास्त्रयोनित्वा दित्यस्यानन्वया-पत्तिः। यतोऽस्य जन्मादि तद्रह्मेत्येतावता वाक्यस्य परिसमाप्तत्वात्, तत्र 'शास्त्रयोनित्वा'दिलस्यान्वयासम्भवात् । त्रह्म कर्त् 'शास्त्रयोनित्वा' दित्यध्याहारेणान्वयाङ्गीकारेऽपि 'शास्त्रयोनित्वा' दित्ययुक्तं, 'शास्त्रा' दिसेतावतैव विवक्षितलाभात्। "जन्माद्यस्य यतः" इसत्र 'यतः' इति प्रसिद्धवन्निर्देशात्, तेन च "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते" इलादिश्रौतप्रसिद्धेः सूचनेन ब्रह्मणो जगत्कारणत्वस्य श्रुतिसिद्धत्वला-भात्, 'शास्त्रयोनित्वा'दिलयं भागः क्रस्नोप्यस्मिन्यक्षे व्यर्थः १ ब्रह्मणो जगत्कारणत्वांशे श्रौतप्रमाणसङ्गावस्य कण्ठरवेणोक्तौ तात्पर्याङ्गी-कारेऽपि वा "श्रुतत्वाच" "स्मृतेश्र" इत्यादिव च्छास्ना दिलेता-वदेव निर्देष्टव्यम्, न तु 'शास्त्रयोनित्वा'दिति । यतोऽस्य जन्मादि तद्रहा, त्रहा कर्तृ 'शास्त्रयोनित्वा'दिति देधान्वयाङ्गीकारे वाक्यमेदः स्यात् । तावता चैकसूत्रत्वाङ्गीकारस्य निष्फलत्वम् । ब्रह्मास्य कर्तृ 'शास्त्रयोनित्वा'दिति निर्देष्टन्ये, "जन्माद्यस्य यतः" इति यच्छ-व्द्विटितनिर्देशं कुर्वता "यतो वे" त्यादिश्रौतप्रिक्तियाह्यनुस्ता वादरा-यणेन । ताद्दशश्रुत्यनुगुणार्थकतां सूत्रस्य विहाय, "आत्मन आकाशः सम्भूतः" इत्यादिश्रुत्यर्थविचारपरत्वाङ्गीकारश्रायुक्तः । ब्रह्मलक्षणप्रति-पादनाय प्रवृत्तस्य सूत्रस्य जगज्जन्मादिकारणत्वरूपब्रह्मलक्षणपरतां परित्यज्याकाशकारणत्वप्रतिपादकतावर्णनं चायुक्तम् । आद्यशब्देनाकाश प्रहणं चायुक्तम्, सञ्चपदार्थेषु मध्ये आकाशस्याद्यत्वाभावात्, आ-काशास्त्रवं सृष्टा महदहङ्कारादयः सन्स्येव । तस्मादेकसूत्रत्वमुक्तार्थकत्वं चानुपपत्रम् ।

यद्ण्युक्तम्—''श्रीमद्दैयासिकी समाधिभाषापि प्रतिपित्सितमेवार्थमुप-वणयति—'नमो नमस्तेऽस्त्वृषभाय सात्वतां विदूरकाष्टाय मुहुः कुयोगिनाम्।' इति" इति ।

तदिष न, अत्र 'कुयोगिनां विद्रकाष्ट्राय' इत्यादिना परमपु-रुपस्य कुयोगिदुर्लभताप्रतिपादनेऽपि वेदेतरावेद्यत्यसिहतवेदवेद्यत्वरूपवे-देकवेद्यत्वस्याप्रतिपादनात् । कुयोगिनां दुर्लभत्वकथनस्य वेदेतरवेद्य-त्वसामान्याभावकथनरूपत्वासम्भवात् । प्रत्युत 'कुयोगिना' मित्युक्तया सुयोगिनां सुलभताया एव सूचनात् । अन्यथा कुशब्दवैयर्थ्यात् ।

ग्रद्धि—"तत एव षष्टस्यैकादशे—न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा सम-इंस त्वा विरहय्य काङ्क्षे इत्युक्वा, अजातपक्षा इव मातरं खगाः स्तन्यं यथा वत्सतराः क्षुधार्ताः । प्रियं प्रियेव व्युषितं विषणणा मनोऽरविन्दाक्ष दिदृक्षते त्वाम् ॥ इति भगविद्दृक्षां प्रकाशयन्योगिस-देरिष तद्दर्शनसाधनत्वाभावमवगमयति दृत्रः ।"—इति ।

तदिप भ्रान्तवचनम्, उदाद्दतवचनस्यान्यार्थकत्वात् । 'न योग-सिद्धी' रित्यादिश्लोकेऽपुनर्भवसहपठिता योगसिद्धिर्हं योगावान्तर- फल्भ्ताणिमादिसिद्धिः । योगसिद्धीर्वी—अपुनर्भवं वा त्वा विरहय्य न काङ्क्रो—इत्यस्य-त्वां परिस्यज्य योगसिद्धीरिप न काङ्के, केवलमपुनर्भ-वमिप न काङ्के, इत्यर्थः । यद्यपि 'अजातपक्षा' इत्यदिश्लोकेन कृत्रस्य भगविद्धिक्षावगम्यते, तेन च तावता तस्य भगवद्द्यनं न जातिनिति च लम्यते । तावता योगसिद्धीनां भगवद्द्यनसाधनत्वामावः कथं प्रतीयेत ? योगसिद्धीनामणिमादीनां भगवद्द्यनसाधनत्वप्रसिक्तरेव का श यस्याभावः प्रतिपाद्येत । परनकाष्टापन्नस्य भक्तियोगस्य खलु भगवद्द्यनसाधनत्वं, न तु योगकलभूतायाः सिद्धेः । यद्यि योगावस्थाविद्ये-वप्यसिद्धपदमपुनर्भ-वपदसाहचर्यात्फलभ्तसिद्धिपरमेवावतिष्ठते । त्यां विनान्याः का अपि सिद्धीनं काङ्क्रो—इति हि वक्तस्तात्पर्यं, नतु योगस्य भगवदर्शनसाधनत्वा-भावप्रतिपादने ।

भगवता पतङ्किना विभूतिपादे पोडशादिसूत्रजातेनातीतानागत-ज्ञानादियोगसिद्धयो वर्ण्यन्ते । ता एवात्र 'न योगसिद्धी' रित्यत्र योगसिद्धिपदेन विवक्षिताः । केवलपरमपुरुषसाक्षात्कारकामस्य पुरु-षस्य योगसिद्धयो ह्येताः प्रतिवन्धकरूपा अनिष्टावहा भवन्तीति तद-काङ्क्षा युक्तेव ।

यद्पि—"सुदुर्द्शिमिदं रूपं दृष्टवानिस यन्मम । देवा अप्यस्य रूपस्य नित्यं दर्शनकाङ्किणः ॥' इति भगवद्वचनेन चकैमुतिकैकगम्यः स एवार्थः स्कोर्यते ।" इत्यादि ।

तदिप न, अर्जुनेन दृष्टस्य भगवद्रूपस्य देवैरदृष्टत्वकथनमात्रेण भगवतोऽलौकिकप्रसक्षेवेद्यत्वाभावसाधनासम्भवात् । सहास्य प्रतिज्ञातः साधनीयोऽर्थः । न च तस्य साधकं किमिप पदमत्र दृश्यते, सुदुर्द- र्शत्वमात्रं कामं लम्येत । अत्र श्लोके—अपिना किमुत मानवाः परिसितज्ञानशक्यादिशालिन इति सूच्यते । एतेन देवत्वमनुष्यत्वादिकमप्रयोजकम्, अनन्यभक्तियोग एव भगवद्दर्शनप्रयोजक इति सूच्यते ।
अत एवोत्तरत्र "नाहं वेदैः" इत्यादिना साधनान्तरं निषिध्य "भक्त्या
त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्वेन
प्रवेषुं च परंतप।।" इत्यनन्यभित्तयोगस्य दर्शनसाधनत्वमुच्यते ।
अनन्यभक्तियोगैकदर्शनीयं भगवतो रूपमेव चार्जुनाय प्रसन्नेन भगवता प्रदर्शितमिति च स्पष्टम् । प्रकरणेन चायमेवार्थो लभ्यते । "सुदुदर्शिमदं रूपम्" इत्यादिनार्जुनेन साक्षात्कृतस्य रूपस्य सुदुर्दर्शत्वमभिधाय, "नाहं वेदैः" इत्यादिना तदुपपाद्य, "भक्त्या त्वनन्यया
श्वस्य" इत्यादिना तत्यवानन्यभक्तियोगदर्शनीयत्वं ह्यभिहितम् ।
तस्मात् "सुदुर्दर्श्र"मित्यत्र कैमुतिकन्यायेन वाऽन्यथा वा भगवतोऽलौविक्रप्रसक्षविषयत्वाभावस्य न कथंचिदपि स्रोरणसम्भवः ।

एतेन—''अन्यथा पुनः स्वारस्यभङ्गादपेरनितप्रयोजनत्वापातः सुदुष्परि-हरः। नच योग्यन्तरं तद्र्यः, विनिगमनाविरहात्। प्रत्युतप्रपिष्वितकवाक्यतयाः तद्र्यस्य तद्रजुगृहीतत्वात्।"—

इति, परास्तम्, "एष एव च पक्षो ज्याया"नित्यारभ्य प्रपश्च्यमानस्य भगवतोऽलौकिकप्रत्यक्षावेद्यत्ववादस्यात्र श्लोके साधकादर्शनात् ।
भनेन महाशयेन हि तस्यैवार्थस्य कैमुतिकन्यायेनैतद्वचनस्फोरितत्वं
कथ्यते । नचात्रापि शब्दसंबिलतेन देवा" इत्यनेन भगवतो योगिनामलौकिकप्रत्यक्षावेद्यत्वं कैमुतिकन्यायेन वान्यथा वा स्फोर्येत,
कैमुतिकन्यायेन देवापेक्षयाऽल्पयोग्यताशालिनां मनुष्यादीनाममुलभदर्शनत्वमेव परं लभ्यते । वाक्यैकवाक्यतया तु परमनन्यभक्त्यैकप्रसादनीयपरमपुरुषप्रसादहेतुकत्वं भगवत्साक्षात्कारे लभ्यते, नान्यकिमप्येतदिभिप्रतम् ।

किंचात्र "देवा अपि नित्यं दर्शनकाङ्किणः" इत्येतद्भगवतोऽलौ-किंकप्रत्यक्षवेद्यत्वाभावपक्षस्य विरोधि, न तु साधकम्, दर्शनयोग्य-स्येव दर्शनकाङ्कायाः सम्भवात् । देवानां दर्शनकाङ्काकथनेन भग-वद्र्पस्य दर्शनयोग्यतालाभात् । न ह्यसम्भावितं किमपि काङ्क्ते विचार-वान्पुरुषः । वस्तुत एव चेद्रगवद्र्पमदर्शनीयम्, कथं पुनर्विवेकिनो देवा-स्तद्र्शनं काङ्क्षरन् । तदेतद्वचनावष्टम्भेन भगवतोऽलौकिकप्रत्यक्षवेद्य-त्वाभावसाधनं भ्रान्तिकार्यमेव ।

यतु—यादवप्रकाशीयम् ''एतद्धि दुर्लभतरम्'' इत्यादिश्लोकव्या-द्यानमुदाहृत्य,

"नापि तद्यथोक्ताभ्युपगमेऽपि कुप्यति, सिद्धयोगसिद्धीनामपि तादः-शफलोपलम्भस्य प्राकृतप्रतीकपरिखागनान्तरीयकत्वस्य ततः स्फुटत्वात्"

इत्युक्तम्, तद्रज्जुसर्पभ्रान्त्या दण्डोद्यमनतुत्यम्। श्लोको ह्ययमपूर्णयोगानां मृतानां योगवल्लम्यभाविजनमप्रशंसापरः। "अथवा योगिनामेव कुले महित धीमताम्।" इति पूर्वार्धम्। योगयोग्यानां योगिनां च कुले जनम साधारणजनानां दुर्लभं योगमाहात्म्याल्लभते भ्रष्टयोगोऽपि पुरुषः। एतद्धिकृत्य प्रवृत्तम्—"इदमल्पीयसीं योगसिद्धिं गतस्य मृतस्य फल्म्।" इति यादवप्रकाशीयम् । अस्मिन्श्लोके योगोपक्रम एव भ्रष्टयोगस्य फल्मुक्तमिति, ततोऽप्युक्तरोत्तरयोगदशासु भ्रष्टानां फलं स्वयं दर्शियतुं प्रवृत्तो यादवप्रकाशः, "यदि प्रथमीं योगसिद्धिम्" इत्यारम्य, "यदि पूर्णा योगसिद्धिं गतो म्रियते भगवत्सायुज्यं गतो मुक्तः परमैश्वर्ययुक्तो भवति।" इत्यन्तेन योगशास्त्रप्रसिद्धान्यन्यान्यपि मरणानन्तरभावीनि फलानि प्रादर्शयत्। इदं च व्याख्यानं योगिनां मरणानन्तरभाविफल्मात्रप्रदर्शनपरिनिति स्पष्टं तत्र तत्र 'म्रियते' इति

पदोपादानेन । प्रसक्तं चेदानीं योगिनो घ्रियमाणशरीरस्य सिद्धयोगस्यापि मगवत्साक्षात्कारासम्भवस्थापनम् । "एष एव च पक्षो ज्यायान्" इति चानेनारम्भे प्रतिज्ञातम् । मरणानन्तरं दर्शनयोग्यस्यापि पदार्थस्य घ्रियमाणे शरीरेऽप्रसक्षता दृष्टा । स्वर्गादीनां तथात्वं प्रसिद्धम् । तस्मान्यतिज्ञातार्थेन सह व्याख्यानस्यास्य विरोधाशङ्कायाः कथैव का श्रेयोगिनां मृतानामेव हि फलं प्रदर्शयित व्याख्यानिमदम् । स्लोकस्यैव मरणानन्तरभाविफलप्रदर्शनपरत्वात् तद्धाख्यानस्यापि तथाविधफलप्र-दर्शनपरत्वमेव स्वरससिद्धम् । तदेवं स्थिते—अकारणमेव शङ्कामुत्थाप्य समाधानप्रयतनमस्य नृत रज्जुसर्पभ्रान्सा दण्डोद्यमनम् ।

यतु—''तत्रापि तत्रसादस्य साधनत्वात्'

इति परिहारान्तरमुक्तम्, तथा वदतोऽस्य किं तात्पर्यमिति न जानीमः। तत्रापीत्यस्य मरणानन्तरभाविफलविशेषेऽपीत्यर्थे, तत्र भगन्त्यसादस्य साधनताप्रदर्शनं, कस्य प्रसक्तस्य दोषस्य परिहाराय शतत्र भगवत्प्रसादस्य साधनत्वमस्तु वा मावा, कोत्र लाभः प्रकृते हानिर्वा । भगवतो योगिप्रत्यक्षविषयत्वाभावप्रतिज्ञायां मरणानन्तरं विनैव भगवत्प्रसादं भगवदर्शनं भवतीत्यङ्गीकारे वा को दोषः प्रसज्यते, यत्परिहारार्थं तत्रापि भगवत्प्रसादस्य साधनता प्रदर्शते । सित भगव-त्प्रसादे शरीरे घ्रियमाण एव योगिनो भगवदर्शनं भवितुमर्हतीत्यङ्गीकि-यते न वा श्वाचे स एव पश्चो ज्यायान् इति प्रतिज्ञाऽयुक्ता, योगिप्रत्यक्षाविषयत्वं खल्ल प्रतिज्ञातोऽर्थः। योगिप्रत्यक्षं च भगवत्प्रसादसद्भावेऽपि स्वमर्यादां नातिक्रामित । अन्त्ये च मरणादन्तरभाविभगवद्दर्शने भगवत्प्रसादसाधनकता किमर्थं प्रदर्शते । निहं तद्यो-गिप्रत्यक्षमित्युच्यते । तिद्व मुक्तप्रसक्षम् । मुक्तानां सर्ववस्तुवि-गिप्रत्यक्षमित्युच्यते । तिद्व मुक्तप्रसक्षम् । मुक्तानां सर्ववस्तुवि-गिप्रत्यक्षमित्युच्यते । तिद्व मुक्तप्रसक्षम् । मुक्तानां सर्ववस्तुवि-

षयकः साक्षात्कारो न योगिप्रसक्षशब्दाभिळप्यः। तथा च मुक्तप्रत्यक्ष-मादाय प्रकृतप्रतिज्ञातार्थभङ्गाप्रसक्त्या तत्र भगवद्यसादसाधनकत्व-प्रदर्शनं प्रकृतानुपयुक्तमिति सिद्धम्।

यद्प्युक्तम्—"वस्तृतस्त्भयस्य वेदार्थस्य लेकिकेतरशब्दातिरिक्तलेकिका लेकिकोभयप्रमाणसंवेद्यतायाः पूर्वोत्तरतन्त्रयोस्तत्तद्धिकरणेषु परिहतलाच्छाके-कसमधिगम्यमेव निल्पनिर्दृष्टाद्धताचिन्लाजर्यनिरङ्कशनिरतिशयैश्वर्यशक्तिमत्सवेद्यं त्रह्म" इति ।

तदपि मन्दम् हैं।किकेतरशब्दातिरिक्तहौकिकाहोकिकोभयप्रमाणसंवे-चत्वामावासिद्धेः । तथाहि—यद्यपि पूर्वमीमांसायां ''चोद्ना लक्ष-णोऽर्थो धर्मः।" इति चोदनैकप्रमाणकत्वं धर्मळक्षणमुक्त्वा, "सत्स-म्प्रयोगे पुरुपस्थेन्द्रियाणां बुद्धिजन्म तत्प्रत्यक्षमनिमित्तं विद्यमा-नोपलम्भनत्वात्।" इति स्त्रेण प्रत्यक्षस्य धर्मे प्रमाणत्वासम्भव उपपादितः, तथापि न तेन धर्मस्य योगिप्रत्यक्षवेदाःवाभावोऽपि सिद्धयेत्, सूत्रस्य तदर्थप्रतिपादकत्वाभावात् । सूत्रगतः प्रत्यक्षशन्दो हीन्द्रियार्थसंनिकर्षजन्यविद्यमानार्थविषयकप्रसक्षमात्रपर इति "सत्सम्प्रयोगे" इलादिशब्दैः । लोकसिद्धं यद्यव्यक्षं तत्स-त्सम्प्रयोगजं—सति इन्द्रियार्थसम्प्रयोग एव जायमानं दृष्टम्, तेन तिंद्रियमानोपलम्भनमिति भविष्यति धर्मे न प्रमाणम्, इति सूत्रा-र्थः। तथाचाह भाष्यकारः—"प्रत्यक्षंतावदनिमित्तम्। किं कार-णम् ? एवं लक्षणकं हि तत्—सत्संप्रयोगे पुरुषस्थेन्द्रियाणां बुद्धिजन्म तत्प्रस्यक्षम्, सति-इन्द्रियार्थसम्बन्धे या पुरुषस्य बुद्धिर्जायते तत्प्रत्यक्षम्, भविष्यंश्रैषोऽर्थो न ज्ञानकालेऽस्तीति। सतश्चेतदुपलम्भनं नासतः।अतः प्रत्यक्षमनिमित्तम्।"—इति। स्पष्टीकृतं चेदं भद्दकुमारिलेन—

"प्रत्यक्षं यज्जने सिद्धं तस्यैवंधमकत्वतः।

विद्यमानोपलम्भत्वं तेन धर्मेऽनिमित्तता॥

एवंलक्षणकत्वं च न स्वरूपविवक्षया।

एवंलिङ्गकमित्येतद्भाष्यकारेण वर्ण्यते॥" इति।

योगिप्रसक्षं च न विद्यमानमात्रोपलम्मनं, योगिनामतीतानागतपदा-र्थदिशैतायाः प्रसिद्धत्वात्। तेन नेदं सूत्रं धर्मस्य योगिप्रसक्षिविषयत्वाभाव-साधनपरम्।

यद्यपि केचन मीमांसका योगिप्रसक्षमेव नाङ्गीकुर्वन्ति, अङ्गीकुर्वन्तोऽपि च केचन छौकिकप्रसक्षवदेव विद्यमानपदार्थमात्रविषयंकं
मन्यन्ते, तेन योगिप्रसक्षाविषयत्वमिप धर्मस्य प्रकृतस्त्रेणैव साधितिमिस्यमिप्रयन्ति च, तथापि नास्मादृशामात्मपरमात्माङ्गीकर्तॄणां योगिप्रसक्षं
नाम नास्ति! तेद्यात्मास्तित्वमेवापरूपन्तीति न तेषां योगिप्रसक्षानङ्गीकारे तथाविधस्य तस्याङ्गीकारे वा किमप्यसाहितं नाम। वयं त्वात्मसाक्षात्कारफर्टकं योगमभ्युपगच्छन्तो योगिप्रसक्षस्यातीतानागतपदार्थविपयकत्वमप्यम्युपगच्छाम एवति न तद्विपयत्वनिराकरणपरिमदं सूत्रमङ्गी
कुर्मः । योगिप्रसक्षस्य विद्यमानोपर्टम्भनत्वसाधकमनुमानं तैरित्थं
वर्ण्यते—योगिप्रसक्षं विद्यमानोपर्टम्भनं—प्रसक्षत्वात्, अस्मदादिप्रसक्षवत्, इति । यथोक्तं वार्तिके—

"न लोकव्यतिरिक्तं हि प्रत्यक्षं योगिनामि ।

प्रत्यक्षत्वेन तस्यापि विद्यमानोपलम्भषम् ॥

सत्सम्प्रयोगजत्वं वाप्यसात्प्रत्यक्षवद्भवत् ॥"—इति ।

न चेदमनुमानमस्मत्यक्षे निर्दोषं भवति, भूतं भवद्भविष्यच सर्वे

साक्षात्कर्वन्तं सर्वज्ञं परमपुरुपमङ्गीकुर्वतामस्माकं पक्षे परमपुरुपसाक्षा-त्कार एव व्यभिचारात् । न खल्ल प्रत्यक्षत्वेनेश्वरीयप्रत्यक्षेऽपि विद्यमानो-पल्म्भनत्वं सत्त्तम्प्रयोगजन्यत्वं वा साधियतुं शक्यते , "प्रयत्यचक्षुः" इत्यादिनेन्द्रियानधीनसर्ववस्तुसाक्षात्कारक्षमतया प्रतिपाद्यमानत्य तत्व भूतभविष्यद्वस्तुविषयके प्रत्यक्षे तदनुमानासम्भवात् ।

महर्षिणा च पतज्जलिना योगदर्शने विभूतिपादे योगिनामतीताना-गतदर्शित्वं स्पष्टमेव सूत्रितं वर्तते ।

तत्र "त्रयमेकत्र संयमः।" इति चतुर्थसूत्रेण धारणाध्यानसमा-धीनामेकस्मिन्विषये प्रवर्तमानानां संयमशब्दव्यपदेश्यत्वमक्त्वा. तस्य सिद्धीः प्रतिपादयन्—"परिणामत्रयसंयमादतीतानागतज्ञा-नम्।" इति पोडशसूत्रेणातीतानागतज्ञानं तत्फलतया प्रत्यपादयत्। भाष्येच—"धारणाध्यानसमाधित्रयमेकत्र संयम उक्तस्तेन परिणामत्रयं साक्षातिक्रयमाणमतीतानागतज्ञानं तेषु सम्पाद-यति।" इत्युक्तम्। वार्तिककृता चात्र विशेष उक्तः—

''अन्यविषयकसंयमात्प्रतिनियतपदार्थान्तरसाक्षात्कारश्र योगजधर्मवलाद्भवतीति शास्त्रप्रामाण्याद्वधार्यते, धर्मविशेषा-त्स्वर्गविशेषवत्, तपोजन्यसिद्धिवत्, 'भ्रवनज्ञानं सूर्ये संयमात्' इति वक्ष्यमाणसिद्धिवच ।"—इति ।

नन्वेवं धर्मस्य योगिप्रत्यक्षविषयत्वे चोदनालक्षणत्वं कथमुपपद्य-ताम् ? इति चेत्, इदमत्र बोध्यम्—धर्मलक्षणं तावज्जैमिनिनास्मदादी-नां धर्मानुष्ठानाधिकारिणां धर्माधर्मपरिज्ञानोपयोग्युक्तं, तत्र चास्मदादीनां प्रत्यक्षाद्यगम्यत्वमेव मुख्यतयाभिप्रेतम् । अनुष्ठानोपयोगि धर्मज्ञानं चोदन्यैव भवति नान्येन प्रमाणेनेति च तात्पर्यम् । योगिनां प्रत्य- क्षात्मकं धर्मज्ञानं च नानुष्ठानोपयोगि, आगमावधारितानुष्ठानजन्यत्वा-त्तदीयप्रत्यक्षस्य । अत एवेश्वरप्रत्यक्षविषयत्वमादायापि न दोषः, तस्याप्यस्मदीयानुष्टनानुपयोगित्वात् । इति ।

तदेतत्सेश्वरमीमांसायां किवतार्किकिसिंहेन श्रीमद्देक्कटनाथाचार्येण साष्ट्रमुक्तम्—"यत्तु धर्मवीर्यप्रसृतमृषीणां योगिनां च प्रत्यक्षं आस्त्रवलादभ्युपगतं, तन्न तेपामनुष्टानार्थम्, आगमावधारिता-नुष्टानजन्यत्वात्, आगमार्थतयेव धर्मादिप्रत्यक्षीकरणात् । नाप्यस्तदादीनामनुष्टानार्थं, परप्रत्यक्षस्य परानुष्टानानुपकारि-त्वात्।"—इति,

"अनुष्ठातृद्शापन्नपुरुषापेक्षयात्विद्म् । सत्सम्प्रयोगजन्यत्वमशाध्यक्षादि सुस्थितम् ॥

"प्रत्यक्षमसदादीनां पक्षोऽत्राभिमतस्ततः। न मागासिद्धता नापि वाघो हेत्वोरिहोक्तयोः॥"—इति च।

एवं च चोदनैकप्रमाणकत्वरूपधर्मलक्षणघटकं चोदनेतराप्रमाण-कत्वमनुष्ठानोपयोगिचोदनेतरप्रमाणजन्यप्रमित्यविषयत्वरूपं फलितम् । योगजप्रत्यक्षस्य वेश्वरीयप्रस्यक्षस्य वानुष्ठानोपयोगित्वाभावान् ते आदाय लक्षणस्यानुपपत्तिः ।

न तस्माद्धर्मस्य होकिकेतरशब्दातिरिक्तहोकिकाहोकिकप्रमाणावेद्यत्वं न सम्मवतीति सिद्धम् ।

त्रहाणोऽपि चाटौिककशब्दातिरिक्तटौिककाटौिककप्रमाणा<u>वेंच</u>तं न सम्भवति, तस्य योगजप्रयक्षविषयत्वात् । अन्ततो नित्यमुक्तानां भगवतश्च साक्षात्कारे विषयत्वात्, विशुद्धमनोप्राह्यत्वाच । "नाय-मात्मा प्रवचनेन रुभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा विवृणुते तन् स्वाम् ॥" इति श्रुतौ भक्तियोगादिना प्रसन्नो भगवांस्तादशभक्तियोगादिनिष्ठपुरुषाय दर्शनं ददातीति प्रतिपादनात्तरपुरुषीयसाक्षात्कारविषयताया आवश्यकत्वात्।

"नाहं वेदैन तपसा न दानेन न चेज्यया। शक्य एवं विधो द्रष्टं दृष्टवानिस मां यथा॥ भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवं विधोर्जन। ज्ञातुं द्रष्टुं च तक्त्वेन प्रवेष्टुं च परंतप॥"

इति भगवद्गीतैकादशाध्यायेऽनन्यभक्तियोगस्य ज्ञानदर्शनप्रवेशहेतु-ताकथनेन, दर्शनस्य साक्षात्काररूपतया तादशानन्यभक्तियोगनिष्ठपुरु-पीयसाक्षात्कारिवषयताया आवश्यकत्वात् । "न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा ।" इति बाह्येन्द्रियप्राह्यत्वं निषिध्य, "मनसा तु विशुद्धेन" इति विशुद्धमनोप्राह्यतायाः श्रुतौ प्रतिपादनाच । इदमेवच विशुद्धमनो-प्राह्यत्वमभिप्रेस "मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः" इति श्रुतौ ब्रह्मणो मनोमयताप्रतिपादनाच । मुक्तानां निस्मनां च साक्षात्कार-विषयन्त्राच । ब्रह्मणः स्वीयसाक्षात्कारविषयत्वाच ।

यद्यप्त्र भगवदीयसर्वविषयकसाक्षात्कारस्य निस्रत्वेन तस्याङौिककप्रमाणजन्यज्ञानत्वेन प्रहणासम्भव इति वक्तं शक्यम्, तथापि छौिककेत्रशब्दातिरिक्तङौिककाङौिककप्रमाणजन्यज्ञानविषयत्वाभावस्य तेन रूपेण विवक्षापेक्षया छौिककाङौिककप्रसक्षानुमिस्यविषयत्वेन छघुरूपेण विव-क्षणीयत्या ईश्वरीयसाक्षात्कारमादायापि दोषप्रसक्तिः । यदि त्वेतदोष-वारणायेव गुरुरूपमेवादियत इत्युच्यते, तथापि मुक्तानां साक्षात्कारस्य वारणं न सम्भवति । संसारिचेतनसम्बन्धित्वेन ज्ञानं विशेष्य तद्वारणेऽपि योगिप्रत्यक्षस्य तावताप्यवारणात्तद्विषयतामादाय, विश्वद्वमनोप्राह्यतामा- दाय च दोपस्तदवस्थः। एतादृशानि विशेषणानि र्च न प्रन्थकृता प्रवेशितानि, लैकिकेतरशब्दातिरिक्तलैकिकालैकिकप्रमाणासंवेद्यत्वमेव च तेन प्रतिज्ञातम् ।

प्रतिद्धं चेतिहासपुराणेषु बहूनां महात्मनां तपःप्रभृतिभिर्भगवतो दर्शनम् । औत्तानपादेर्ध्वक्य तपसा भगवदर्शनं महोन्नतफलप्राप्तिश्च विष्णुपुराणे वर्ष्यते—

"श्रुत्वेत्थं गदितं तस्य देवदेवस्य बालकः। उन्मीलिताक्षो दृहशे ध्यानदृष्टिहीरं पुरः॥ ४५॥ शङ्कचक्रगदाशां क्षेवरासिधरमच्युतम्। किरीटिनं समालोक्य जगाम शिरसा हरिम्॥ ४६॥ [ विष्णुपु. अं. १ अ. १२] इति।

त्रह्मणो विशुद्धमनोप्राह्मत्वं च वल्लभमतानुयायिनामप्यनुमतिमत्य-वगम्यते । त्रह्मसूत्रभाष्यद्वितीयाधिकरणटीकायां भाष्यप्रकाशे केवलो-पनिपद्वेद्यत्वविचारावसरे पुरुषोत्तमाचार्येण परिशुद्धस्य मनसो ब्रह्मदर्शन्साधनत्वाङ्गीकारात् । तथाच तत्रत्या दीका—

"न चाधिकागमने केवलोपनिषद्वेद्यत्वहानिः शङ्कणा, 'सर्वे वेदा' इति वाक्यस्याप्यौपनिषदत्वेन 'मनसैवानुद्रष्ट्रव्य' इत्युक्त-भनोवेद्यत्ववत्सर्ववेद्यत्वस्याप्युपनिषन्मात्रसिद्धत्वात् । एवं च मनसोऽपि श्रुत्युक्तसाधनैः श्रुद्धत्व एव दर्शनकरणत्वम् ।"

अत्र त्रहाणः परिशुद्धमनोप्राह्यत्वमङ्गीकृत्यैव, मनसः परिशुद्धानुपनि-षदां तदुपायोपदेशद्वारोपयोगादुपनिषदनुपजीविमानान्त स्टोज्यत्यस्टिलोन् पनिषद्वेदात्वरूपकेवटोपनिषद्वेद्यत्वं समर्थितम् । नारदीये भक्तिस्त्रे च—"स कीर्त्यमानः शीघ्रमेवाविर्भवत्य-नुभावयति भक्तान्।" इति सूत्रे भगवत आविर्भावः स्पष्टमुक्तः।

तस्माद्धर्मत्रह्मणोरुभयोर्छोकिकेतरशब्दातिरिक्तर्छाकिकारणा-णासंवेद्यत्वमेतदुक्तमयुक्तमिति सिद्धम् ।

यत्तु—"लोके सर्वज्ञस्य सर्वशक्तस्य कविज्ञगदाकारेण परिणमतोऽदर्श-नात्, प्रोक्षणावहननादीनां यज्ञशेपलस्य लोकतोऽवगमाभावाच ब्रह्मणः सर्वज्ञस्य सर्वशक्तस्य जगदाकारेण परिणामो न शास्त्रेण प्रतिपादियतुं शक्यते, प्रोक्षणादिदृष्टान्तेन ब्रह्मणि परम्पर्या वर्तमानस्य परिणामिलस्य मुख्यत्वसाधनं च न सम्भवति—"

इससत्पक्षे दूषणमुक्तम् ,तत् –प्रसक्षविरुद्धार्थाप्रतिपादकत्वप्रसक्षाती-तार्थाप्रतिपादकत्वयोरैक्यभ्रान्तिमूलकम्, शास्त्रस्य प्रत्यक्षविरुद्धार्थप्रति-पादकत्वं न सम्भवतीत्येतावदेवोक्तमस्माभिः, न तु प्रत्यक्षातीतार्थप्रति-पादकत्वं न सम्भवतीति । प्रत्यक्षादिप्रमाणातीतमर्थं प्रतिपादयति शास्त्रमिति च सर्ववैदिकसम्मतः सिद्धान्तः । न च ब्रह्मणः सर्वज्ञस्य सर्वशक्तिमतो जगदाकारेण परिणामः प्रत्यक्षविरुद्धः, सर्वज्ञसर्वशक्त-ब्रह्मविशेष्यकपरिणामाभावतद्याप्यादिप्रकारकप्रत्यक्षाभावात् । ब्रह्मणो जगदाकारेण परिणामं वा गुणान्तरं वान्यद्वा किमपि प्रसक्षाचतीतं प्रतिपादयन्वेदो नान्यत्किमपि प्रमाणं सहायतयाऽपेक्षते । प्रत्यक्षावि-रोधश्व काममपेक्ष्यते, तद्विरोधेनार्धप्रतिपादनासम्भवात् । उपजी व्यविरोधेनार्थप्रतिपादनं ह्यपजीवकस्य न सम्भवति । एवं च सति प्रसक्षाविरुद्धं ब्रह्मणो जगदाकारेण परिणामं प्रतिपाद्यितुं शक्नोत्येव वेदः । वैदिकार्थदृष्टान्तेन वैदिकार्थसाधनं च युक्तमेवेति प्रोक्षणादिदृष्टान्तेन परम्परया ब्रह्मणि वर्तमानस्यापि परिणा-मित्वस्य मुस्यत्वसाधनं च सम्भवसेवेति न किंचिदसाहि-

तम् । महाशयेन त्वनेन प्रत्यक्षविरुद्धं न प्रतिपादयति शास्त्रमित्यसम-दुक्तेः प्रत्यक्षातीतमर्थं न प्रतिपादयतीत्यर्थं बुध्यता कोलाहलोऽयं क्रियत इति भ्रान्तेरयं महिमाऽस्येति स्पष्टमवगम्यते ।

यद्पि—"तत्र तावदिदं पृच्छामः"—

इत्यादिना ब्रह्मणो जगनिमित्तोपादानत्वादिकं छोकदृष्टप्रिक्रययोपपचते न विति विकल्य दूषणम्; तद्य्यसङ्गतम्, प्रत्यक्षाविरूद्धार्थप्रतिपादकं
शास्त्रमित्यस्मदुक्तोपयंतादृशप्रश्रस्यानुत्थानात् । इदं तु ब्रूमः—छोकदृष्टाविरोधिन्या प्रिक्तयया सर्वमिद्मुपप्चत इति । न खलु ब्रह्मणो जगनिर्मित्तोपादानत्वादिकं छोकविरुद्धम् ? अथोच्येत, छोके चेतनस्य सतः
कस्यापि परिणामादर्शनाद्धह्मणः परिणाम्युपादानत्वं छोकदृष्टप्रिक्तयाविरुद्धमितिः; तन्न, छोकेऽदृष्टत्वमात्रेण छोकविरुद्धत्वासम्भवात् । शरीरद्वारा
परिणामस्य छोके दृष्टत्वाच्च । छोकेहि बालशरीरविशिष्टस्यैव कालान्तरे
युवशरीरविशिष्टत्वं भवतीति प्रत्यक्षयामः । तत्र युवशरीरविशिष्टं
चेतनं प्रति बालशरीरविशिष्टस्योपादानत्वं च सम्भवदुक्तिकम् । तथा—
ऊर्णनाभेः शरीरविशिष्टस्य छ्तातन्तुसृष्टिसंहारौ प्रत्यक्षसिद्धौ । तत्रोणेनाभरेव निमित्तत्वमुपादानत्वं चाम्युपगम्यते । ''यथोणनाभिः सृजते
गृह्णते च" इति श्रुतिरप्यमुमर्थमुदाहरति । तत्र छ्तातन्तुस्तच्छरीरपरिणाम एव । ऊर्णनाभस्तत्र परिणाम्युपादानत्वं दृष्टम् ।

किंच—होके वर्तमानाः सर्वेऽपि पदार्था नैकेनैकदा वा प्रसिश्ची-कियन्ते, विचित्रा च भगवतः सृष्टिः, अनन्ताङ्गुताकरेऽत्र संसारे वर्तमानं सर्वमिप नास्माभिः प्रसिक्षितम् । तस्मान्नेदं वक्तुं शक्यते— केन दृष्टेयं प्रक्रिया इति ।

अनावश्यकं चेदं सर्वमस्माकम्, लोकाविरुद्धया प्रक्रिययोपपादनीय-तामात्रस्यवास्माभिरुक्तेरिति च पूर्वमावेदितम् । यतु—"अतोऽतीन्द्रियेऽर्थे शास्त्रमेव प्रमाणम्, तदुपबृंह-णायैव तर्क उपादेयः, तथाचाह— 'आर्ष धर्मोपदेशं च वेदशा-स्नाविरोधिना । यस्तर्केणानुसन्धत्ते स धर्म वेद'नेतरः ॥' इति, वेदाख्यशास्त्राविरोधिनेत्यर्थः ।" इति श्रीभाष्यप्रतीकमुपादाय,

तिदं मुग्धस्य मनस्तोषमात्रफलं, यदाहुः—'वेदशास्त्राविरोधिने'ति, वस्तु-तस्तु ताहशोऽपि तदुपवृद्दंणोऽपि तर्को न ताहशोऽर्थस्य प्रामाण्यदार्व्यमापाद-यति, किंतु बोधसौलभ्यमेव सम्पादयति ।''—

इति दूषणमुपन्यस्तम्, तत्र ब्रूमः—अर्थस्य प्रामाण्यदार्द्धमापादयती-त्यस्य कस्तावदर्थो विवक्षितः ? प्रामाण्यस्य दार्ढ्यं नाम प्रमाणस्य संशयविपर्ययाचसहत्वानाहार्यत्वाप्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितत्वादिरूपम्, प्रमाणनिष्टं, नार्थनिष्टम् । एवं च स'त्यर्थस्ये'-यसङ्गतम् । मीमांसारूपतर्कसाहाय्येनार्थविचारे क्रियमाण एवाप्रा-माण्यज्ञानाद्यनास्कन्दितानाहार्यनिश्चयात्मकं ज्ञानं वेदेन जन्यते, यथाश्रुते तु वेदेन जन्यमानं ज्ञानं संशयादिसहमेव भवति, वेदेनानाहार्याप्रामा-ण्यज्ञानानास्कन्दितनिश्चयात्मकज्ञानजनने वेदाविरोधिनस्तर्कस्येतिकर्त-व्यतारूपत्वात्।तथाचाह कुछूकभद्दः—"आर्ष धर्मोपदेशं च" इसादि श्लोकव्याख्याने—''ऋषिदृष्टत्वादार्ष-वेदं, धर्मोपदेशं च-तन्मूलं स्मृत्यादिकं, यस्तद्विरुद्धेन मीमांसादिन्यायेन विचारयति स धर्मं जानाति, नतु मीमांसानभिज्ञः । धर्मे करणं वेदः, मीमां-सा चेतिकर्वव्यतास्थानीया, तदुक्तं भट्टवार्तिककृता-धर्मे प्रमी-यमाणे तु नेदेन करणात्मना । इतिकर्तव्यताभागं मीमांसा पूरियष्यति ।"-इति ।

अत्र 'स धर्मे जानाती' सस्य स धर्मविषयकानाहार्याप्रामाण्यज्ञाना-

नास्कन्दितिनश्चयवानित्यर्थः। अन्यथा वेदादिभिरेव धर्मविषयकज्ञानसम्भ-वेन 'स धर्म जानाती' त्यनुपपत्तेः। तथाच वेदेन केवलेन जायमानं ज्ञानं संशयादिसहं भवति, मीमांसायां कृतायां तु तत्—संशयाद्यसहमनाहार्या-प्रामाण्यज्ञानानास्कन्दितिनश्चयरूपं जायत इति भावः। "धर्मे करणं वेदः" इत्यस्य धर्मज्ञाने करणं वेद इत्यर्थः। "इतिकर्तव्यता"— अङ्गम् । तथाच मीमांसारूपाङ्गसाहितेन वेदेन धर्मप्रमितिर्जन्यत इति भावः।

एवं च तर्कस्य प्रामाण्यदार्व्यापादकत्वमेव सिद्धं भवति ।

एतन्मतभाष्यकारोऽपि मीमांसाया असन्दिग्धार्थनिश्चये सन्देहवारकत्वेनोपयोगमाह भाष्य । तथाच प्रथमाध्यायप्रथमाधिकरणभाष्यम्—

"सिद्धान्तस्तु—सन्देहवारकं शास्त्रं बुद्धिदोषात्तदुद्भवः । विरुद्धशास्त्रसम्भेदादङ्गेश्वाशक्यनिश्रयः ॥ तस्मात्स्त्रशानुसारेण कर्तव्यः सर्वनिर्णयः । अन्यथा भ्रश्यते स्वार्थान्मध्यमश्र तथादिमः ॥

परम्परया पाठवदर्थस्यापि गुरुमुखादेव श्रवणेऽपि मन्दम-ध्यमयोः सन्देहो भवेत्, समानधर्मदर्शनात्, पदादिपाठवत्, तत्र यथा लक्षणानामुपयोग एवमेव मीमांसाया अपि । तदु-कम्—'असन्दिग्धेऽपि वेदार्थे स्थूणाखननवन्मतः ।

> मीमांसानिर्णयः प्राञ्चे दुर्श्वद्वेस्तु ततो द्वयम् ॥'इति"— इति। [अणुभाष्यम्, अ० १ पा० १ अधि० १।]

अत्रं च ब्रह्ममीमांसायाः प्रयोजनामावेनाकर्तव्यत्वपूर्वपक्षे बुद्धिदोषम्-

लक्सन्देहवारकत्वात्, निश्चयदार्ह्यापादकत्वाच वेदार्थविचाररूपब्रह्म-मीमांसा कर्तव्येति सिद्धान्तः कृतः । स्पष्टीकृतश्चायमर्थष्टीकायाम् ।

> "वेदाः श्रीकृष्णवाक्यानि व्याससूत्राणि चैविह । समाधिभाषा व्यासस्य प्रमाणं तचतुष्टयम् ॥ उत्तरं पूर्वसन्देहवारकं परिकीर्तितम् ।" ।

इति पूर्वमेतदुदाह्रतैतदाचार्यवचनेऽपि मीमांसारूपाणां व्याससूत्राणां सन्देहवारकत्वमुक्तम् । "आर्ष धर्मीपदेशं चे" ति वचनोक्तश्च तर्को मीमांसैवेति पूर्वोदाहृतकुळूकमृ व्याख्यानेन स्पष्टम् । किमनेनोक्तं भवति ! स्वाचार्यसिद्धान्तं स्ववचनविरोधं च न जानात्ययमिति । तथाच मीमांसारूपस्य तर्कस्य संशयापाकरणादिद्वारा प्रामाण्यदा- र्व्यापादकत्वं सुव्यवस्थितम् ।

तर्कस्य वोघसौलम्यसम्पादकत्वमनेनोक्तम् ; तत्र वोधस्य सौलम्यं नाम सुखेन वोधस्य लामः । गृहीतपदपदार्थवृत्तेर्न्युत्पन्नस्य बुद्धिप्रतिभादिमतः साङ्गसिशरस्कवेदाध्यायिनः सुखेनैव वोघोदयः स्वयमेव सम्भवति, न तत्र तर्कस्यापेक्षास्ति, उत्पन्नबोधस्यैव च संशयापाकरणाय विचारे प्रवृत्तिरिति तदानीमेव तर्कस्योपयोगः । बुद्धिप्रतिभादिसंवलिताकाङ्का-दिकारणघटितसामम्या बोधसौलम्यापादकत्वेऽपि तर्कस्य तथात्वमस्-म्भवि । वेदार्थविशदीकरणरूपवेदोपबृंह्णायैव तर्क उपादीयते । तस्मात्सर्वमिदमदसीयं कल्पनाजातं भ्रान्तिमूलकमित्यवसीयते ।

> इति.बडवानले प्रथमा ज्वाला । समाप्तश्रायं पूर्वो भागः ।

## शुद्धाशुद्धप्रिकार

| पृष्ठम् ।        | पङ्किः ।        | अशुद्धम् ।                               | शुद्धम् ।                            |
|------------------|-----------------|------------------------------------------|--------------------------------------|
| 3                | Ę               | तद्वर्षीयेष्येव                          | तद्वर्षायेष्वेव                      |
| ,,               | 92              | प्रक्शितम्                               | प्रकाशितम्                           |
| 90               | 8               | <sup>°</sup> श्रखर्यं <sup>°</sup>       | <sup>°</sup> શ્રુત્યર્થ <sup>°</sup> |
| 93               | २               | <b>सुदुर्नीरसो</b>                       | सुदुर्निरसो                          |
| 90               | ٠ *             | मातापितुः                                | मातापितृ                             |
| 98               | 9               | श्रते                                    | श्रुते                               |
| 33               | 96              | <b>द्यूमो</b>                            | धूमो                                 |
| २२               | 4               | प्रवरे वियमाणे                           | प्रवरे प्रवियमाणे                    |
| २३               | 94              | प्र <b>वाक्ष</b>                         | प्रलक्ष<br>पेटिकायां                 |
| "                | 90              | पेटिकाय<br>————                          | पाटकाया<br>इत्यभिप्रेतं              |
| ३०               | 9               | इ्लिमिहितं<br><del>के के कार्याकार</del> |                                      |
| "                | २२ 👨            | वेदवेद्यत्वशन्दघटि<br>चित्रास्त          | (। प्रप्यसम्बद्धाः<br>निर्देशस्तु    |
| ३१               | 4               | निदशस्तु<br>वक्तव्य भवति                 | वक्तव्यं भवति                        |
| ३७               | 8,0             | वसाय गनात<br>व्रह्मणो                    | ब्रह्मणो                             |
| ₹ <i>९</i><br>~~ | <b>१</b> ७<br>९ | न <u>ु</u> न                             | नृनं                                 |
| **               | 2               | ••                                       |                                      |

सूचना—प्रथमे भागेत्र खण्ड्यप्रन्थप्रतीकमुपादाय खण्डनं कृतम्, सिद्वापगाया दशद्वादशपृष्ठगता अर्था एव खण्डिताः । सिद्धापगाकारस्य साम्ध्यमीहशमिति विदुषां बोधनायेव प्रक्रियेयमत्र समाहदा । द्वितीये भागे तु
खण्ड्यप्रन्थप्रतीकमनुपादायेव प्रन्थकृत्सिद्धान्तस्य खण्डनं कियेत, अन्यथा
प्रन्थविस्तारो भविष्यतीति ।—इति—प्रन्थकृत् ।

| 4   |  |
|-----|--|
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
| i e |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |
|     |  |